# EXTERMINIUM ACEDIAE



KK2

NAZIONALE 6

Libris j. T. Bridault

### EXTERMINIUM A CE D I Æ

FRUCTUS EXHORTATIONIS

DOMINI NOSTRI

### JESU CHRISTI.

LUC. XIII.

Contendite intrare per angustam portan!

TRIDUO EXPENSÆ

EXPLICATÆ

P. FRANCISCO NEUMAYR S. J.

EDITIO TERTIA.



CUM PRIVILEGIO CÆSAREG.

Sumptibus Franc, Xav, Crätz & Thomæ Sumer Augustæ, Monachii, & Ingolstadii 1763. +



### PRÆFATIO.

per gratiam novitatis habeant, sine qua alacritas animi, & applicatio languere solent, eo quod ab assuetis non siat passio: omnino prudenter suaderi existimo, ut illi quidem, qui prima vice per aliquot dies ex S. Ignatii legibus se exercent, pro fine sua devotionis (2)

universalem totius hominis Reformationem constituant: qui vero in eandem solitudinem sæpius redeunt Renovationi Spiritus vacaturi: scopum industriæ particularem e. g. unius vitii extirpationem, aut certæ virtutis acquisitionem sibi præfigant, nisi a tempore ultimæ Recollectionis prorsus in antiquam silvam rediissent. Consilii ratio facile occurret cogitanti, quare nemo velit, ut Confessio generalis semel rite facta sæpius repetatur: laudent autem omnes, si substituatur semestris, aut annua. Nimirum hortus semel purgatus raro post annum in antiqua Zizania totus filvescit. Sufficiet igitur per inter-

tervalla sedulam manum admovere areolæ, in qua oculus vigil revirescere lolium observavit : eritque semper incolumis. Ex hac ratione postquam Triduum Sacrum Reformationi universali totius hominis Nobilis ac Literati serviens jam olim edidi: hodie animabus suæ salutis studiosis aliud offero, in quo ad unius Acedia, exterminium totæ incumbant. Utere, Lector, memor illius, quod pius Asceta verissime dixit: Cito Sancti efficeremur, si omni anno unum vitium eradicaremus. Thomas de Kem in lib. de imit. Christi I. 1. c. ult. Ex-TERMINIUM ACEDIÆ igitur Scopus Libelli est. In Meditationibus exhi-)(3

#### ₩)0(₩

exhibeo fugæ Incitamenta, in Considerationibus Adjumenta, in dissertationibus Impedimenta, in Reflexionibus Praxes, in Missis Preces pro gratia, sine qua nulla sufficit industria. Schema habe.





### **SCHEMA**

ET

#### SYNOPSIS LIBELLI.

THEMA.

Contendite intrare per angustam portam! Luc. XIII.

Ontentionis nomine Christus intelligit diligentiam in salutis negotio. Huse diligentiam in salutis negotio. Huse diligentiae propria sunt tria ndverbia, feilicet obligatio serviendi Deo cito, serviendi serviendi constanter. His adverbiis inimica est Acedia, sive Languor animi, per quem sit, ut serviamus Deo vel tarde, vel frigide, vel inconstanter. Igitur sructus Exhortationis D. N. J. C. & Scopus hujus tridui est Exterminium Acedia. Media sunt tres affectus, Dolor, Amor, Timor. Nam salus anima () (4

pendet a bona morte: bona mors a bona vita: bona vita a bona constitutione trium temporum, ex quibus vita componitur: & bona constitutio horum temporum ab his affectibus. Dolor enim emendat vitam prateritam, urgetque, ut velimus Deo servire cito: Amor ordinat tempus prasens, animatque, ut velimus Deo servire serio: Timor tempori futuro providet, efficitque, ut velimus Deo servire constanter. Hac est Oeconomia totius Opusculi. Sequitur Conspectus partium, quarum prima est pridie Exercitiorum legenda

#### Dissertatio prævia.

# De Contentione pro

- Ostenditur 1. Contentionis aquitas, quam demonstrat futura Beatitudinis Existentia omni certitudine certa: & Essentia omnium bonorum aggregatione persecta. Fol. 4.
- 2. Contentionis necessitas, quippe sine qua neque Innocentia diu servatur: neque Pani-

#### \*\*\* ) 0 ( 0代

Panitentia recte agitur, aut cum fructu, qui duret.

3. Contentionis Modus, quem tres affectus,

Dolor, Amor, Timor conficiunt. 22.

#### Dies I.

#### Dies Doloris.

Scopus Diei: Emendatio vitæ præteritæ.

Resolutio: Volo Deo servire cito, quocun-

que labore constet.

Resolutionis hujus Mater est Dolor de vita male acta. Doloris fons Meditatio 1ma. de gravitate peccati in genere: & 2da. de Malo Acediæ in specie. Doloris Exercitium Confessio generalis coram Deo. Doloris Signum Rigor Poenitentiæ. Impedimentum Amor vitæ mollis.

#### MEDITATIO I.

#### De gravitate peccati.

Punctum 1. Actus peccati est Deo summe contumeliosus sive in sua substantia, sive

in suis circumstantiis consideretur. Incipit lamentatio animæ slentis de vita male acta.

Punctum 2. Status peccati tristissimus est, fi in hoc statu te esse scias: infelicissimus, fi nescias: borrendus, si contemnas.

Convertere anima mea ad Dominum Deum tuum!

Fructus: Intensus Dolor, &

#### SUB MISSA

#### Confessio generalis coram Deo.

Multa mala feci: parain boni: & hoc lpsum parum bene. Talis vita nunquid vita? 51.

#### Consideratio.

#### De rigore Panitentia.

- 1. Inspicitur Rigoris Modus, tum qui requiritur ad actum, tum qui pertinet ad statum Poenitentiæ.
- 2. Examinatur Praceptum Rigoris ex fide primum, deinde ex ratione.

Disser-

#### Dissertatio.

#### De vita molli.

1. Vitæ mollis Sectator neque est servus Dei, quia nec in Statu vitæ contemplativæ, nec in Statu vitæ mixtæ versatur.

2. Neque erit servus Dei, sive vitam mollem in sua origine, sive in sua prosecutione, sive in suis effectis contempleris. 78.

### MEDITAIO II. De Malo Acediæ.

Punctum 1. Acediam odit Deus Pater, quia opponitur intentionibus Creatoris. Homo infelix, de quo dicet Creator: Pænitet me fecisse hominem! Gen. 6. 85.

Punctum 2. Acediam odit Deus filius, quia frustrat labores Redemptoris. Homo infelix, de quo dicet Redemptor: Poenitet me redemisse!

Punctum 3. Acediam odit Spiritus Sanctus, quia resistit gratiæ. Homo inselix, de quo dicet Spiritus S. Pænitet me sanctificasse!

Fructus: Executio Resolutionis: Volo Deo servire cito, & emendare vitam prateritam.

Dies

#### \*\* ) o ( effe

#### Dies II.

#### Dies Amoris.

Scopus Diei: Ordinatio vitæ præsentis.

Reselutio: Volo Deo servire serio, quocunque labore constet!

Resolutionis hujus Mater est Amor DEI.
Amoris fons Meditatio 1ma. de Motivis amoris, & Modo amandi. Amoris Exercitium Immolatio sui. Amoris figna tres alii amores. Amoris Impedimentum Amor vitæ dissolutæ. Amoris stimulus Meditatio 2da. de damnis Acediæ.

#### MEDITATIO L

#### De Amore Dei.

Punctum 1. Motiva amoris: DEUS amabilis: amas?.. DEUS amans: redamas? 109.

Punctum 2. Modus amandi: amare omni modo: sic amas? . . amare fine modo: sic redamas?

Fructus: Intensus Amor, &

SUB

#### \*\* ) o ( e

#### SUB MISSA

#### Immolatio fui.

Diligam Dominum Deum meum ex toto corde meo: ex tota anima mea: ex tota mente mea: & ex omnibus viribus meis!

#### Consideratio.

#### De signis amoris.

appretiativo, quantum meretur: amore affectivo, quantum potest. 133.

2. Amat Laborem præceptum magis, quam arbitrarium, quin admittat excusationem Acediæ: non sum dispositus. 139.

3. Amat Crucem, negando carni bonum sensibile, quod male appetit: & inferendo malum sensibile, quod male sugit, 144.

# Dissertatio Contra homines vitæ dissolutæ.

fit, ut male ordinatus sit homo exterior, quippe aut nihil, aut malum, aut aliud agens, quam deberet.

148.

2. Passiones sine fræno, unde sit, ut male ordinatus sit homo interior, quippe aut Phantasiæ mancipium, aut a sana Ratione desertus.

#### MEDITATIO II.

#### De damnis Acediæ.

Punctum 1. Acedia est vitium perniciosum bono communi vitæ præsentis, quia facit hominem molestum, & noxium Reipublicæ.

Punctum 2. Periculosum bono particulari vitæ futuræ, quia longum purgatorium semper sequitur: Insernus sæpe. 170.

Fructus: Executio Resolutionis: Volo Deo servire serio, & ordinare vitam prasentem.

#### Dies III.

#### Dies Timoris.

Scopus Diei: Cura vitæ futuræ.

Resolutio: Volo Deo servire constanter que cunque labore constet!

Resolutionis hujus Mater est timor DEI. Timoris fons Meditatio 1ma. datur Infernus. & forte pro me. Timoris Exercitium Oratio pro gratia perseverantia. Timoris signum Pugna contra Acediam. Instructio de modo pugnandi. Meditatio 2da, de constantia in bono.

# MEDITATIO I. De Inferno.

Punctum I. Consideratur Pænæ qualitas, & demonstratur ignis veritas. 180.
Punctum 2. Consideratur Pænæ duratio, & ostenditur ignis aternitas. 188.
Fructus: Intensus timor, &

#### SUB MISSA.

# Oratio pro gratia Perseverantia finalis.

Recitata est Corona Mariana cum Encomiis Lauretanis Deiparæ morientium Patronæ.

# Consideratio. De pugna contra Acediam.

Inculcatur Obligatio cooperandi gratiz etiam per vires Naturz, 1. quia bomines. 200. 2. Quia viri sumus. 206.

#### Differtatio

#### De Modo Pugna.

| 9 | Explicatur N | Modus pugnandi | contra | Acediam |
|---|--------------|----------------|--------|---------|
|   | 1. Tempore   |                | 211.   |         |
| í | 2. Tempore   | Laboris.       | -4     | 219.    |
|   |              | Tribulationis. |        | 226.    |

#### MEDITATIO II.

#### De Constantia in bono.

| Punctum 1. | Deus | ubique   | eft Sp | ectator.    | .233. |
|------------|------|----------|--------|-------------|-------|
| Punctum 2. | Deus | ubique e | eft A  | djutor.     | 236.  |
| Punctum 3. | Deus | ubique   | e est  | Remunerator |       |
| , A.       |      | 1        |        | (d) .       | 240.  |

Fructus: Executio Resolutionis: Volo Deo servire constanter: & providere vitæ futuræ.

#### Conclusio Exercitiorum

Commendat Devotionem Marianam tanquam efficax Medium ad impetrandas gratias efficaces, fine quibus nostra pro Coelo Contențio lenta, fallax, inconstans erit: & Dolor, Amor, Timor affectus fine effectu. 245. electrotacte electrotacte of the electrotacte electrotact \* กุลกุลกุลกุลกุลกุลกุลกุลกุลกุลกุลให้กุลกุลกุลกุลกุลกุลกุลกุลกุลกุลกุ

### EXTERMINIUM ACEDIÆ, FRUCTUS EXHORTATIONIS

D. N. J. C.

TRIDUO EXPENSÆ. DISSERTATIO PRÆVIA.

THEMA.

Contendite intrare per angustam portam. Luc. 13.

NB. NB. Prudens singulis Exercitiis adscribo ceremonias a me usurpatas, quales alio nomine S. Ignatius Additiones appellat, quippe in quibus ipse magnum ad pios motus etiam pro Exercitiis privatis momentum posuit. Itaque pridie facri tridui bora 5. vespertina Director Oratorium Marianum ad D.D. Sodales jam collectos, & sacræ lectioni intentos ingressus, ascendit pegma, atque ad Imaginem Christi crucifixi consistens salutavit præsentes, dicens : Laudetur JESUS Christus! Responderunt: in æternum! Quo ille responso ad falubrem borrorem ufurus, ofculo Cruci impresso, capit sic disserere.

Ita',

Ta, laudetur JESUS Christus! in æternum laudetur! Et quam felix sum, Domine JESU! si inter illos sum, qui in sæcula sæculorum laudabunt te! Jam a gaudio bonæ spei cor exultat, & spiritus jubilat. Congratulamini mihi SS. Angeli! & tu cum omni turba Sanctorum Regina omnium, Virgo Mater, congratulare! Vobiscum ero! vobiscum meum & vestrum JESUM æternum laudabo! Hæc spes me recreat: jam nunc triumpho! . . . Verum ( o triflis cogitatio!) si fallat spes ( & chen! potest fallere!) si fallat spes, quid fiet mihi? . . . Parcite boni Superi! Malum hor-rendum, immane, ingens obruet infelicem. . . Si fallat spes : tuncego cum diabolo, & angelis eius ero! ... In loco tormentorum, cum face hominum, cum machis, cum furibus, cum latronibus, cum fædifragis Hæreticis, cum perfidis Judæis, cum blasphemis Turcis, cum impiis Idololatris, cum animabus maledictis a DEO, in stagno ignis ardentis natabo ejulans, frendens, flens, & dentibus stridens, heu! nimium infelix creatura, quæ JESUM eternum amare non poterit: & quam JESUS externum amare non volet! o calamitas! o lamentum ! o væ! o atrox cogitatio!....
Attamen DD. Sodales! tanto malo ne op-

Attamen DD. Sodales! tanto malo ne opprimamur, non ego solus, sed vos mecum, vos omnes, & singuli vestrum in periculo sumus. Interrogatus enim JEsus: Si pauci sunt, qui salvantur? respondit: Contendite intrare per angustam portam! Hæc est Adhortatio D. N. J. C. Ah! video ego paucos pro cœlo contendere: concludo, paucos salvari. Domini! Nisi contendimus esse inter paucos: omnes peribimus. Contendite!...

Et quid est contendere? Contentio opponitur Acediæ. ACEDIA, ah infelix acedia in falutis negotio plerosque hominum in interitum trahit. Cum enim cætera vitia neque ætatum omnium fint, neque temporum, neque locorum: ACEDIA, five languor animi pro cura cali in omni genere hominum ita regnat, ut ex decem millibus vix reperias unum, quem non hæc labes & sæpe, & multum, & periculose infester: Adeo Adami filis segnities in fugiendo malo, & fastidium in faciendo bono ex peccato parentis adhæsit. Gemere cum Psalmista debemus Ps. 34. quilibet nostrum: Anima mea: o DEUS, sicut terra sine aqua tibi est, exucca sine devotione, pulverulenta ex vanitatibus, sterilis a virtute! Itaque in his rerum nostrarum circumstantiis, & in periculo tam communi ( nam & fola acedia sepe damnar, & sine acedia aliud vitium nullum diu subsistit) in periculo, inquam, tam communi non est mirum, quod Salvator adeo contentiose hortetur ad contentionem, clamans: contendite intrare! . . . Contraria curantur contrariis: & Contentio acediæ direce opponitur. Eja,

Eja! audiamus hortantem, & quantum alii pro henoribus, alii pro divitiis, alii pro voluptatibus & commodis hujus vitæ contendunt: tantum nos contendamus pro cœlo! Æquitas postulat: Necessitas urget. Habetis geminum argumentum meæ dissertationis, per quam animos vestros præparare desidero, ut per hoc triduum alacrius, atque cum omni contentione vires animi in exterminium acedia impendatis. Sedeamus!... Clama, ne cesses, Domine, da verbis famuli tui pondus ac vim, ut verba tua cum fructu explanem: verba vita aterna sunt!.. Applicate utramque aurem, Domini Sodales! ... Contendite intrare! ait Christus: aquum est, quia contentionem cœlum mereter: hoc est primum: Contendite intrare! Necessarium est, quia angusta est porta, & contentionem periculum exigit: hoc est alterum mei sermonis caput, & digna omni attentione materia. Attendite. Unicum vitium toto triduo oppugnabimus : unicum si expugnaverimus: satis est: salvi erimus.

# Pars I. Contentionis Æquitas.

Nimvero si esset incertum, utrum post hanc vitam sutura sit alia vita: aut si beatitudo alterius vitæ esset vile bonum, atque exigui pretii: non mirarer, acediam in negotio salutis adeo late grassari: & cum tanta strage animarum ubi-

ubique gentium imperare. Verum aliter se habet res. Quod detur vita post mortem, certum est: & illius vitæ beatitudo summa est. Ex hac certitudine, & ex hac magnitudine suturæ beatitudinis ego aquitatem Contentionis pro calo demonstrare constitui. Itaque de existentia illius primum, deinde de essentia dicendum erit. Ajo: Existentiam esse omni certitudine certam: Essentiam autem omnium bonorum

aggregatione perfectam.

Existentia certa est ex authoritate Divi4 na. Libri Moysis, Psalmi, Prophetz, Evangelia, Actus Apostolorum, Epistelæ, Apocalypsis, Scriptura omnis de resurrectione mortuorum, de gloria Sanctorum, de mercede æterna clarissimis testimoniis scatet. Eandem auctoritas bumana confirmat. Nam nullo non tempore de vita beata post mortem ita inter cultiores pracipue populos opinio viguit, ut non Poeta folum de campis Elysiis cum plausu cantaverint: sed & toto pane orbe mos invaluerit, viros de humano genere bene meritos Dils immortalibus per solemnem Apotheosin post mortem adnumerandi, ut adeo, quam latum olim fuit Idololatriz imperium, tam late in tantis tenebris lumen hujus veritatis perpetuo fulserit: Datur vita post mortem. Neque potuit ulla barbaries hujus radii splendorem extinguere. Porro auctoritati humanæ vis, Divinæ autem fuavitas in animis sibi devinciendis ab evidentia rationis accedit. Sie argumentor. Vita post mortem dari potest: ergo datur. Si negas, dari posse, dicis Deum impotentem esse: si negas, dari assu, Deum criminaris avarum esse, qui tot sideles servos, quot Martyres numeramus (nam hos solos nominasse hic sufficit) pro honore sui Domini mortuos, quamquam poterat, præmiare noluerit. Eja! non recte dixi, omni certitudine certam esse existentiam vitæ post mortem? ubi sunt enim, qui mutire contra vel verbum audeant?

Ad vestrum tamen solatium, DD. Sodales! addo argumentum ad hominem, qui vobiscum credit, quod Christus sit Deus, & quæro: Quare Dei filius homo fieri pro homine voluit? Angeli recens nato accinentes respondent: Natus est vobis hodie Salvator! Luc. 2. Qualis salvator? Non utique, qui salvet nos a malis vita prasentis: nam & qui ante, & qui post Christum vixerunt, iisdem malis temporalibus torquebantur. Igitur a malis vita futura Salvator est Christus: atque adeo existit vita post mortem. O qui sic vivitis, quasi cum hac vita omne bonum, & omne malum desineret, quam estis homines adipati ingenii, si argumentationis tam solidæ violentiam non Centitis!

Sed omittamus insectari hæc mohstra, ne cum umbris digladiemur. Juvat post perspectam existentiam ad inspiciendam essentiam beatitudinis sestinare.

Effen-

Essentiam definitio explicat. Beatitudo perfecta, sive cui nibil deest, definitur, quod sit omnium bonorum secura possessio. Certe non aliunde ipse Deus beatus est, quam quia possidet omne bonum sine desectu: & quia secure possidet sine periculo excidendi. Sam de hoc quarimus, utrum vita proborum post mortem sit talis essentia, sive an sit vita perfecte beata, aut, uti Philosophi volunt, omnium

bonorum aggregatione perfecta!

Priusquam respondeam, sinite, ut ad duo capita a vobis responsum petam. Quero: an credatis, quod detur Deus? & an intelligatis, quid sit Deus? Forte ira se movet contra talia interrogantem. Dicitis enim: Non sumus caci. Habemus oculos, quibus cœlum & terram vi-Habemus intellectum, quo perspicimus clare, quod tam admirabilis fabrica existere sine fabro non possit. Intelligimus, quod Mundus neque a se sit: neque a casu. Non a se: Hoc enim quotidianæ præcipuarum partium i (puta viventium) generationes satis loquuntur. Non a casu: nam si bomo pictus fieri a cafu non potest: verum fieri posse quis sapiens dicat? Concludimus: ergo datur ens intelle-Aivum, cui se debet Mundus: datur Artisex: datur Creator cœli & terræ, quem Deum vocamus. Injuriam nobis facit, qui de veritate adeo manifesta interrogans nos, dubitare videtur, an non loquatur Atheis, quo genere hominum nihil est sive impium, sive supidum magis,

10

Io! bene est. Jam igitur certus sum, quod nullus Atheus adsit: certus de fructu sermonis mei, si modo, postquam respondistis ad primam quæstionem: an sit DEUS? respondere etiam ad secundam velitis: Quid sit DEUS?

Quæro: qualis sit vestra Idea, quis conceptus de Deo? Prosecto si datur Deus, qui creavit hoc universum: utique ipse est Ens increatum, Ens a se, quod nullum habet Ens ante se, a quo potuisset limitari: atque adeo Ens illimitatum in omni persectione optabili: Ens sibi soli sufficiens: sui juris: ab omni alio Ente independens sicut in esse simpliciter: ita in esse bic: in esse nunc: in esse tale: verbo: Ens immensum, æternum, infinitum in omni genere persectionis (quam vocamus) simpliciter simplicis.

Quodh aliquibus minus clara hæc explicatio de natura Dei videatur: ecce! clarior & brevior conceptus le offert, qui a prima infantia
familiaris est nobis: Deus est summum Bonum:
vel: Deus est Dominus, Optimus, Maximus!
Dominus, quo major cogitari; & melior sapienter optari non potest. Si enim daretur in
nobis facultas meliorem Dominum cogitandi,
quam Deus est: daretur etiam facultas meliorem optandi, quæ est propositio piis auribus
gravis, Sibi ipsi sane, suoque honori præjudicasset Creator, si dedisset creaturæ potentiam
Dominum meliorem, quam ipse est, sibi ima-

gi-

ginandi. O nobile ratiocinium! O Idea digna intellectu sano, & a barbarie non infecto, qualem, qui habuerunt, scitis, quam, non dico, ridiculos, sed stultos ac abominandos conceptus sibi de suis Dils formaverint.

Sed ego jam stringo nodum, & sic con-cludo: Datur Deus: & Deus est Dominus Optimus Maximus: ergo beatitudo, quæ datur post mortem, est beatitudo optima, maxima: est per suam essentiam omnium bonorum fecura possessio, sive status omnium bonorum aggregatione perfectus: Status beatior, quam est beatissimi hominis in hac vita: Status, in quo carebimus omnibus malis, & abundabimus omnibus bonis, quorum five quoad corpus, sive quoad animam, seu per naturam, seu per gratiam capaces sumus, & hoc sine Demonstratio conclusionis est obvia, fluitque ex Dei conceptu. Si enim Deus talem vitam diligentibus se præparare non potuisset, non esset Dominus Maximus: possemus cogitare majorem. Si vero talem præparare non voluisset: non esset Dominus Optimus: possemus meliorem optare.

Hic ego vitæ post mortem selicissimam conditionem si vellem describere: possem enumerare innumera mala, quibus in hac vita obnoxil sumus, liberi suturi in illa: possem amplisicare bona, quibus affluemus in cœlo, torrente voluptatis, Psalmista teste, æternum potan-

A 5

di: possem exaggerare gaudium, quod anima per novam came unionem accedet in refurrectione oorporum, fine qua non homo, sed una tantum pars hominis beata foret: delicias loci magnitudine, & magnificentia infiniti: voluptates sensum quam ab omni face puras, tam imperceptibili suavitate mirabiles: lætitiam conversationis in societate Sanctorum: dulcedinem admirationis in visione, & amoris in tenerrimo amplexu Dei: Denique Canticum Canticorum de securitate possessionis sine metu perdendi, fine timore finis. Verum quia non est animus hodie cœli gaudialaudare; & ego Sapientibus loquor, facile illa æstimantibus ex pretio, quod ipsa Sapientia pro illis persolvit: judico, quod Existentia evidentia, & Essentia simplex intuitus sufficiant ad extorquendam vel ab obstinatissimo hanc confessionem: aquum esse, ut homo pro vita beata post mortem omni contentione contendat.

Quid enim? quantulumcunque malum sit, quod nos premit: sit dolor dentium, & non alius: quantulumcunque bonum sit, quod appetimus: sit vulgi applausus: sit sinis litis: sit promotio silii: quot curis angimur? quot vigiliis maceramur? quot molestias ferimus? quot modis, ut spes nostræ ne fallant, diu, noctuque contendimus? Et vita, miseraista vita tot seta ærumnis, tot calamitatibus infamis, ut ad aliquot annos sustentetur: quid agimus? imo quid non agimus? quid non patimur?

timur? Tamen postquam atrocissima quæque toleravimus a Medicis & medicinis, denique moriendum est; Pro vita post mortem autem, pro æternum beata vita agere nihil, pati nihil velle, aquum videri, homini sano

possit?

Indigna res! exclamat Chrysostomus: si possem promittere tibi o Senicule, facturum me, ut rursum juvenescas, & deinceps mille annos vivas latus ac vegetus: nunquid pro hac sponsione & faceres, & patereris, quidquid juberem? nunquid obedires ad nutum? Si peterem, ut inimico ignosceres : hodie amplexareris. Si vellem, ut restitueres male parta: hodie illis, quos defraudaßi, quadruplum redderes. Si juberem, ut abrumperes turpe commercium, cui cum publico scandalo implicitus es: hodie ejiceres suspectam sæminam, ruptis strenue pudendis vinculis, quibus infamis Dalila stolidum Samsonem ligavit. Denique spes vitæ sanæ in mille annos protrahendæ sine molestia, molestissimum quodvis imperium dulce redderet: obedires cum gaudio: omnis contentio jucunda foret. Ah! Ego tibi promittere beatam horam nec unam possum. At Deus est Dominus tuus, Optimus, Maximus Dominus, qui tibi promittit vitam post mortem, non mille annorum, sed æternam, illamque vacuam ab omni malo, refertissimam omni bono, in illa insula fortunata, ubi (nam juvat cum Augustino cantare ) Ubi

Ubi juventus nunquam senescit:
Ubi sanitas nunquam languescit:
Ubi decor nunquam marcescit:
Ubi amor nunquam frigescit:
Ubi gaudium nunquam decrescit:
Ubi vita terminum nescit.

Et tibi non videtur aquitas postulare, ut audias Salvatoris clamorem: Contendite intrare! & omnibus viribus pro tali vita obtinenda contendas?

Imo in tanta luce demonstrationum aquitatem contentionis nemo non videt. Sed ego erravi, cum credidi, acediæ nostræ matrem esse aut infidelitatem, aut ignorantiam de vi-Paucorum hoc vitium est. que existentiam credimus : & essentiam Beatitudinis ex merito æstimamus, Non tamen movemur, ut vincere velimus natura inertiam, quam vincit Cursor, ut corruptibilem coronam accipiat : vincit Miles per incertæ prædæ fiduciam: vincit Mercator per exigui lucelli spem: Vincit Opifex & Agricola propter pugillum hordei, & fragmen panis. Vincunt autem isti, quia laborem suum sibi esse necessarium ad suum finem intelligunt : non vincimus nos, quia, quantumvis certam, quantumvis magnam credimus esse cæli beatitatem: passim tamen invaluit opinio, viam ad cœlum esse facillimam : & ad vitam zternam posse fideles animas fine magnis incommodis transgredi. Hæc falla atque noxia perfualio

fuasio damnabilem ignaviam alit: & securitas, securitas causa est, quod, quam multis ad aures, tam paucis in animum penetret vox Domini: Contendite intrare! CONTENDITE! Itaque nihil egimus, nisi, postquam aquitas contentionis demonstrata est satis: etiam necessitas demonstrata, quam Dominus in angustia porta significat. Atque hoc modo agio mus.

Terribile argumentum est, quod cum trachabo, tinnient ambæ aures vestræ, Domini mei! & ossium medulla frigescet. Sed territus terreo. In pari periculo ego & vos versamur. Itaque (ut cum Apostolo loquar) si contristabo vos, gaudebo, non, quia contristabo vos, sed quia contristabo ad pænitentiam, ad salubrem timorem, ad seriam contentionem, ad mortiseræ acediæ exterminium. At quoniam ego nihil sum, nisi vox clamantis, quæ aures serie: tu, Domine, qui cathedram in Cælo habes, tu corda doce.

#### Pars II.

#### Contentionis necessitas.

Juvat familiariter agere, ut contentionis necessitas paulatim oculis etiam excutientibus se ostendat. Dicite: Quid putatis? Quantum requiritur, ut aliquis nostrum eternum damnetur? Fortasse non habet insernus alios incoPharaones? nisi fratricidas Cainos? nisi tyrannos Pharaones? nisi Judas proditores? nisi Sodomitas bomines pessimos, & peccatores coram Domino nimis? Gen. 13. Sit ita. Quæro: An nemo præsentium est, qui verbo aut exemplo proximum suum in grave scandalum impulit? Ille fratricida est. Nemo suos famulos, imo suam animam ita profanis laboribus obruit, ut nunquam tempus inveniant Deo, & suæ salutis curæ vacandi? Ille tyrannus est. Nemo temporale lucrum gratiæ divinæ præhabuit? Ille Judas est. Nemo carnis libidini, & lascivæ Veneri mancipatus, obscænis cupiditatibus frænum laxavit? Ille homo pessimus est, & peccator coram Domino nimis.

Verum eur ego talia scelerum monstra potius, quam scelera commemoro? Ut damneris, o homo inselix! non opus est imitari exempla famosorum gigantum, qui per summam impietatem Deum de Cœlo exturbare moliuntur: Sufficit, ut unius peccati gravis te reum facias: & reus, antequam expiaveris per pœnitentiam, moriaris. Ita nos docet natura peccati, quod constituit hominem Dei inimicum. Ita monet Scriptura: Odio sunt Deo impius, & impietas ejus! Sap. 14. Idem evincit triste exilium primorum Parentum: & horrendus lapsus Luciseri cum tertia parte Angelorum. Itaque si ostendero, per acediam sieri facile, ut in grave peccatum incidas, &

In under Google

fieri facile, ut antequam expies, morlaris; fateberis, opinor, quam assero, summam contentionis necessitatem. Utrumque igitur assertionis meæ caput examinemus.

Quando Christus dixit : Contendite intrare per angustam portam! continuo adjecit plenam horrore sententiam: Quia multi (dico vobis) quærent intrare, & non poterunt!
Angusta porta, ex mente SS. PP., est observantia præceptorum, conformiter ad illud:
Si vis ad vitam ingredi, serva mandata! Matth. 19. Itane? Ergo multi quarent ser-vare mandata, & non poterunt? Omnino ita. Quærent servare, & tamen non poterunt intrare in Cœlum, quia quærent, quin contendant: atque adeo quærent vel non satis cito, vel non satis serio, vel non satis constanter. Obiter, lente, cum fastidio quærent: obvia dissicultas sufficiet, ut quærere desinant. Et quia in hac Providentia impossibile est, ut nullæ difficultates in observantia præceptorum occurrant: Sic quarendo intrare, non poterunt intrare: quia sic quærentium nulla est voluntas intrandi, sed mera velleitas: velleitatibus autem infernus quidem impletur : Cœlum autem, quod vim patitur, non expugnatur.

Debebat sufficere hoc ipsius Veritatis tesimonium, ut contentionis necessitatem nemo revocaret in dubium. Ne tamen pervica-

cibus

cibus ingeniis de sensu textus cavillandi sa-

cultas sit: etiam ratione pugnemus.

Attendite, quod hæc sit præceptorum synopsis: Declina a malo, & fac bonum! sive quod præceptorum duo sint genera, affirmativa, quæ præcipiunt bonum: negativa, quæ prohibent malum. Testatur autem Jacobus Apostolus in Epistola sua Canonica, quod quicunque totam legem servaverit: si offendat in uno, siat omnium reus. Jam non exibimus ex hoc Oratorio, priusquam sateri vos cogam sieri non posse, ut omnia præcepta servetis, atque ita in nullum peccatum grave incidatis, niss per magnam contentionem.

Tres sunt classes hominum, quibus hic loquor, viri Ecclesiastici, viri conjugati, & juvenes studiosi. Juvenes studiosi Parentum spei, exspectationi Reipublicæ, intentionibus Dei de se, & obligationibus suæ vocationis, adeoque præceptis affirmativis huicætati propriis sine contentione nunquam satisfacient. Viris Ecclesiasticis incumbunt obligationes sacrorum Ordinum, & onera Beneficiorum; sine contentione non respondebunt. Viri Conjugati tenentur samiliam, & sæpe Rempublicam regere. In utroque Regimine Deus scit, quam gravia peccata vel per solas omissiones, sive per acediam siant. Contentio necessaria est Marito, ne per amorem superbæ uxoris debita contrahat, quæ nunquam

Dawidov Good

quam folvet, omissa obligatione coercendi fastum fæminæ intra limites competentis modestiæ, calcato metu rixarum. Contentio necessaria est Patri, ne liberi aut per prodigalitatem redigantur ad incitas : aut per incuriam & conniventiam malis moribus imbuantur. Contentio necessaria est Hero, ne per ipsius somnolentiam famulitio liceat impune peccare: aut per avaritiam non liceat ad Religionis exercitamenta suis horis incumbere. Contentio necessaria est Officiali, si Medicus, si Advocatus, si Judex est, ut officio cam cura fungatur, non temere, non imperite, non negligenter, non ad tertil injuriam. Contentio necessaria est viro nobili, ut, si habet, quos sive consilio, sive imperio regit, jus suum cuilibet tribuat fine discrimine: abusibus noxiis fortiter se opponat fine timore: falubriter statutorum executionem urgeat fine respectu: litigantium dissidia componat fine procrastinationibus: miserorum querelas audiat cum patientia: ac tandem bono communi fuam operam consecret fine cupidine lucri aut gloriæ sive pro sua persona, sive pro sua familia. Numeret, qui potest, peccata omis-sionis, quæ a talibus siunt, si per. Acediam volunt declinare molestias ac labores cum recta officii administratione sine spe dispensationis connexas. Piget in re clara diutius disputare.

Ab affirmativis ad præcepta negativa vertamur: & cum fine contentione nihil fiat boni: an faltem declinare a malo possimus, quin contentione sit opus, videamus. Quanquam o Cœlum! an non jam malus est, qui omittit bonum, ad quod tenetur? Sed omittamus hæc. Inspicite vos, obsecro, & circumspicite. Simplicissimus intuitus sufficiet, ut contentionis necessitas etiam ad evitanda peccata commissionis in oculos incidat.

Intra vos nidulantur cupido & timor, affectus feroces, & magnorum non raro Sanctorum prostratione infames, si ab acedia sustentantur, vel acediam generant. Cupido voluptatis carnalis virum secundum cor DEI in execrabile adulterium rapult. Cupido modici lucelli ex Apostolo Apostatam secit. Cupido altioris gradus ac tituli Angelum in diabolum vertit.

Similiter timor contumeliæ ad negationem Magistri optimum discipulum impulit. Timor egestatis Ananiam & Saphiram a primæ Ecclesiæ communione exclusir. Timor mortis Apostolos omnes a Christo in turpem sugam abripuit. Tantum duo affectus etiam in corde Sanctorum possunt, quando acediæ vel angulum cedunt.

Et tamen nihil de turba reliquarum passionum memoravi. Nihil de amoris phrephrenes: nihil de odii rable: nihil de ineptiis gaudii: nihil de vanitatibus spei: nihil de furore audacia: nihil de tristita vi: nihil de consiliis desperationis: nihil de ira & impatientia motibus: nihil de anxietate borroris. Atque tot intra nos hostes nostram

virtutem oppugnant.

Circa nos insuper omni tempore, omni loco infestant verba & exempla hominum pravorum, quos malus damon ad nostram perniciem incitat. Sunt, qui fuadent flagitium, & speciem necessitatis exaggerant. Sunt, qui defendunt, & per fucatas rationes excusant, Sunt, qui laudant adeo, aufisque heroicis adnumerant facinora ab Evangelio damnata. Sunt, qui imperant in-Super, suæque auctoritatis potestate impel-Sunt denique, qui sua, ac aliorum exempla ostentantes exultant in rebus pessimis, atque cur tu velis esse singularis? cum sarcasmo interrogant. Quid? inter tot occasiones peccati, in tot periculis, contra tot illecebras vis, ut credam, victorem te diu fore, nisi didiceris, & assueveris cum ejusmodi inimicis contendere? Credam, si tamen prius probaveris, quod non si sicut alii hominum, in Adami peccato conceptus: sed per singulare privilegium & exemptionem a massa communi, liber ab omni ignorantia, immunis a fragilitate, nullique levitati obnoxius. Frustra es : sine conten-

contentione fieri non potest, ut non facile in peccatum incidas. Inanime lignum non nititur contra torrentem.

Fortasse: Sit! incidam! inquies: num ideo in inferno jam sum? Non possum a peccato redire ad gratiam? Non, si clausa est innocentia porta, potero in Cœlum per ja-nuam panitentia ingredi? Omnino, poteris: fateor enim. Sed fine contestione, nego, quod possis. Contentio sicut ad servandam innocentiam, ita ad agendam panitentiam est necessaria.

Veram poenitentiam Patres nomine Baptismi laboriosi compellaverunt, ut intelli-gas inimicam esse acedia. Labor est in dolore, ut peccati gravitatem graviter apprehendas, & graviter detesteris, cum serio proposito non repetendi. Acedia neque intellectum applicat considerationi, neque voluntatem detestationi. Ita dubius fit dolor. Labor est in confessione. Diligentiam Examen postulat, & victoriam pudoris sincera explicatio criminum. Sic scrutari viscera nimis molestum negotium est pro acedia: & exponere omnem numerum cum omni-bus circumstantiis necessariis difficultas insuperabilis. Obiter facit omnia. Ita dubia fit confessio. Labor est in satisfactione. Promittenda est restitutio bonorum, & famæ: promittenda fuga occasionum: promittondus usus remediorum contra ipsam acediam. Promittuntur omnia, & nihil sit. Ita

fit dubia satisfactio.

Plus dicam. Acedia ex horrore laboris, qui pœnitentiam comitatur, facile excusat peccatum. Quodlibet testimonium, quælibet ratio sufficit, ut judicet homo, se aut nihil, aut non nisi leviter peccavisse. Amantur tenebræ. Ita nullus fit dolor, nulla confessio, nulla satisfactio. Delnde Acedia, si etiam peccatum grave agnoverit: pœniten-tiæ molestiarum impatiens differt de die in diem, donec tempus non erit amplius. Ita rursum nullus sit dolor, nulla confessio, nulla satisfactio. Denique Acedia, si etiam viceris te, & de peccato rite poenitentiam egeris, perseverantia tàdio correpta, cito resilit a proposito, & vias antiquas repetit tentationibus impar, a quibus omnis pœnitens multum vexatur. Ita fit dolor inutilis, confessio inutilis, satisfactio inutilis ad ultimum finem, cum nemo, nisi qui perseveraverit usque in finem, coronetur. Ecce! futilis excusatio, imprudens dilatio, & perpetua inconstantia funt triplex effectus Acedia, effectus damnabilis, & damnans omnes, quotquot sine contentione ingledi cœlum sperant. Vana est spes. Et ne incidas in peccatum: & ut resurgas a peccato, summa est contentionis necessitas: Acedia & innocentiam, & poenitentiam perimit.

#### Conclusio-

Taque decisa est Quæstio, An? aquum omnino, & necessarium est, pro cœlo contendere. Sequitur Quæstio, Quomodo? Ut practice finiamus, breviter doceo. Patientia!

Salus animæ pendet a bona morte : bona mors a bona vita: bona vita a bona constitutione trium temporum, ex quibus vita componitur. Quid facit Acedia? Per tres actus tanquam per tres rivulos venenum suum in totam hominis vitam effundit. Primus est. sera, & frigida panitentia, qualis qua est, sæpe nulla, semper inconstans est. Ita vita præterita non emendatur. Alter, negligens applicatio ad negotia quotidiana agenda ex regulis Christianismi. Ita vita prasens ad Numinis beneplacitum non ordinatur. Tertius, Incuria aternorum. Ita non providetur vita futura. Verbo: Acedia facit, ut sero servire Deo velimus, & neque tunc ferio, certe non diu. Videtis, ad quan' horridi præcipitii marginem bomo piger consistat.

Verum his actibus in perniciem animarum graffanti vitio ut opponamus nos, jubet Dominus acclamans inertibus: contendite! Contendere elt contra ire, attue arma armis repellere. Acediae contraria est diligentia: per diligentiam igitur contra acediam imus. Arma sunt actus anima. Tribus actibus vitil, contrarii tres actus virtutis exerceantur,

atque

atque per frequentationem in habitum transeant: & debellavimus. Quæritis, quos actus velim? dixi contrarios. Ita ex una voce intelligitis, quales sint. Dolor, amor, timor sunt illi actus, a quorum ulu Exterminium Acedia venit, Doror contrarius est sera frigidaque panitentia: emendat tempus prateritum: & facit nos Deo servire cito. Amon contrarius est negligentia. Ordinat tempus prasens: & facit nos Deo servire ferio. Timor contrarius est incuria aternorum: providet vita futura : & facit nos Deo fervire constanter. Dolor, amor, timor, totam bominis vitam ad Dei nutum componunt. Itaque in dolore, in amore, in timore omnis hujus tridui cura versabitur. Cura utilis! occupatlo jucunda! triduum felix! Ergo ad rem. VIVAT JESUS! Moriatur Acedia! Hac fit telfera belli facri, quod pro expugnando Cœlo fuscipimus. Cœlum vim patitur: vim interamus! sine vi nihil fit. Ecce! Vexilla Regis prodeunt: fulget Crucis mysterium! Ex hac Cruce clamat JEsus: Contendite intrare per angustam portam! Exemplum dedi vobis. bac cruce legitis futura Beatitudinis Existentiam, omni certitudine certam: & Essentiam omnium bonorum aggregatione perfecam. Pro bono, aut incerto, aut levi ego mortem crucis non subiissem. Ex mei sanguinis pretio discite, quam sit aquum pro Cœlo contendere. Rursum per banc Crusem manisestat se contentionis necessitais. Cer-

te si oportuit pati me, & sic intrare in gloriam meam: servus non est major Domino: nec ego laboravi ideo, ut vobis otiari liceret. Vigilate! orate! contendite! fine contentione neque cavebitis, ne in peccatum incidatis: neque obtinebitis, ut a peccato resurgatis, si incideritis. Postremo ex bac Cruce doceo vos contentionis modum. Tempore passionis meæ tristis fuit anima mea usque ad mortem: pro yobis dolui. Sic Deum, sic vos amavi, ut me ipsum in Crucem darem. Copi tædere, & pavere, quia vobis timui. Tantæ contentionis & caula, & modus mihi dolor, amor, timor fuerunt. Exemplum dedi vobis. Ego SUM VIA! difficilis via, sed unica. Nam nisi per me, nemo intrabit in regnum Colorum. Nolite errare cum multis, qui per viam planiorem (dico vobis!) quærent intrare, & non poterunt. Hac est eundum.

Hac ibimus Domine. Tu trahe mos, & curremus in cruenta vestigia. Salve o sancta Crux, semper desideranda, sollicite amanda, sine intermissione quarenda! Venite! adoremus! Quem? Christum adoremus, Messiam nostrnm, non qualem Judai expectant sedentem in solio, sulgentem gloria hujus mundi, qui suo cultori omnia regna ex alto monte ostendens dixit: Hac omnia tibi dabo, si cadens adoraveris me! Matth. 4. Non, non talis est noster Messias: sed cujus regnum non est de boc mundo: cujus purpura est sanguis,

cujus .

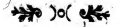
cujus corona sunt spinæ, cujus thronus est Crux: Ille est noster Christus. Messias Judaicus ad infernum: Christus noster ad Cœlum est Dux. Venite! adoremus! Promit-

tamus-sequelam.

O qui teiplum dedisti viam nobis, Domine JESU Christe! da animum generosum, ut a te neque ad dextram, neque ad sinistram declinemus. Ad dextram amor vitæ commodæ invitat. Ad sinistram impatientia molestiarum trahit. Jam huc, jam illuc Acedia sevocat, ipsum laboris nomen supra modum fastidiens. Sed nos non audimus Sirenem. Te audimus. Neque enim alio fine huc convenimus, quam ut quæreremus ex te: Quid faciendo vitam aternam possidebimus? dixisti: CONTENDITE! Audivimus Contentionis æquitatem, necessitatem, & modum. Superest, ut per hoc triduum, quod uni Tibi audiendo consecramus, animes nos, ut, quod faciendum esse intelleximus, faciamus. Acedia obfistir. In exterminium acediæ dic verbo: & irruent super nos dolor, amor, timor: junctisque viribus fcedam belluam prosternent, proterent, enecabunt. Dic verbo: & fiet. Ofiat! VIVAT [ESUS! Moriatur acedia!

NB. NB. Finita dissertatione dimissurus Auditores Director monuit de bora 1. Meditationis in crastinum, rogavitque, ut congrue ad exbortationem Christi animum affer-B5 rent

rent buic resolutioni affixum: Volo salvare animam meam, quocunque labore conflet! Addidit: Laboris, quem bac Relolutio exigit, tres partes funt: volo fervire Deo cito: volo serio: volo constanter. Vel una si desit, resolutio ad salutem insufficiens Porro fingulis se opponit acedia, qua causa est, propter quam toto triduo hoc unum vitium sumus oppugnaturi. Certum est enim, quod dixi: hoc unum si expugnaverimus, satis est: salvi erimus. Initium pugna, obsecro! bodie adbuc facite ante somnum per breve Examen. Examinis materia sit bic Syllogismus: Servus piger non falvatur: sed ego sum servus piger: ergo non salvabor. Conclusto est in forma, & Major de fide. Ad Examen pertinet, ut severe interroget quisque seipsum, an possit negare Minorem : Notate boc bene, Contendite intrare per angustam portam! Ex bis Christi verbis fluit bic syllogismus: Servus piger non salvatur : sed ego sum servus piger: ergo non salvabor. Conclusio est in forma, & Major de fide. Va intelici, qui bac nocte moriturus non posset negare Minorem! va illi! Ite disceffum est in filentio.





# Dies I.

### Dies Doloris.

NB. NB. Ingressus Oratorium Director iterum falutavit Congregatos, & dixit: Laudetur JEsus Christus! Responderunt: in æternum. Tum ille: Meministis, ajebat: Syllogismi adhuc, quem pro materia Examinis dabam? sic babebat: Servus piger non salvatur: sed Gego sum servus piger: ergo non salvabor. Heu! si aliquis bac noche mortuus esset, & non potuisset divino Judici negare Minorem: ubi esset?... Sed bodie sic comparabimus animum, ut saltem deinceps servi pigri non simus. . . Dies bodierna dies doloris erit. Dolor emendabit vitam præteritam, & acediam poenitentiæ expugnabit. Itaque irrue sancte dolor! ipsas medullas occupa! beati, qui lugent, erunt. Lacryma panitentium sunt vinum Angelorum. Hoc vinum bac die Calitibus propinemus. Veni Creator Spiritus.

Finito Hymno, qui ab omnibus alta voce recitabatur, dixit Director: Jam humiliate capita vestra Deo! Deo a vobis offenso, Deo forte adbuc vobis irato, & inimico, Deo non nist per serium dolorem placando. Contendite placare! tardatum satis est: serviendum est Deo cito. Cor ad dolorem, oculos ad lacromas comparate.

los ad lacrymas comparate...

Doloris, & prima Meditationis materia est peccatum. Puncta duo. Actum peccati in primo: Statum peccati considerabimus in secundo. Fructus erit dolor intensus, & frigida panitentia emendatio celeris....

Præludium I. Contemplatio Christi in borto peccata nostra deplorantis inter gravissimos gemitus, usque ad sudorem sanguineum, us-

que ad agonem.

Præludium II. Supplicatio pro gratia intensi Doloris. JESU! qui amarissimos peccati fructus propter nos gustasti avide: fac nos vere tecum slere! Sedeamus.

# MEDITATIO I. De Gravitate Peccati.

# PUNCTUM I. Consideratur actus peccati.

1. PEccatum mortale a morte anima sic dictum, est tibera transgressio Legis DEI graviter obligantis. Talis actus, si vel unicus suerit, ajo, quod sit digna aterni, a intensissimi doloris materia. Intueri enim possumus fumus in ejusmodi actu primum substantiam, deinde circumstantias. Utraque consideratio

horridifimi horroris origo eft.

2. In substantia actus graviter peccaminosi exhibet se execrandus contemptus Dei. Nam tria ad substantiam peccati mortalis concurrunt: in Deo; voluntas graviter obligandi, sive exigentia obedientiæ sub inter-minatione indignationis æternæ: in homine, plena advertentia ad gravitatem præcepti ex parte intellectus: & plenus in transgressionem consensus ex parte voluntatis. Atque ita peccare graviter dicitur ille omnis ac folus, qui sciens & volens imperanti Deo obedire detre-Cat, parvi pendens, quod gratia Domini ful excidat, cum periculo aternum carendi. & hocideo, ut vel bonum aliquod temporale obtineat": aut a malo momentaneo libere-Age! In hac verissima explicatione de natura peccati quis ita cacutit, quin gravissimum Dei contemptum perspiciat ? Libere fit peccatum: igitur per electionem. Electionem autem præcedit cognitio indifferens, per quam ad utramque partem contradictionis voluntas inclinatur: ad neutram repitur, quia neutra aut bonum purum, aut malum purum proponit. Una ergo pars di-cit e. g. Evæ: carpe pomum, nam dulce est, etsi probibitum sit! Altera: Non carpe, nam probibitum est , etsi dulce sit! Per hanc cogitationum pugnam Eva aliquamdiu suspensa

nutavit, lancium instar in libella certantium. Tandem vero per consensum addidit pondus novum: comestionem insuper babita probibitione elegit; hoc est: a Creatore se ad creaturam convertit: maluitque appetitui suo satisfacere, quam Dei Opt. Max. gravissimo imperio obedire. Ecce! hac est natura peccati: & similis electio toties repetitur, quoties assus graviter probibitus adhibetur ut medium ad consecutionem boni, vel sugam mali temporalis: electio utique non modo imprudens: sed temeraria, petulans, impudens: Summo Bono, ad cujus fruitionem creati sumus, summe contraria: Summo Domino, cui summam obedientiam ex mille titulis debemus, summe injuria.

3. Eja! ubi sunt modo, qui dicunt: Si furor: si mæcbor: si ulciscor injuriam: non volo Deum offendere: sed facio talia, quia cogit necessitas: quia libido trabit: quia bonor familia postulat. Sit Deus, qui est! non me oppono. Imo gratulor! æstimo! amo! adoro, modo se meis non opponat consiliis. Superi! Inferi! Potestis ita impie loquentes patienter audire? Homo inanis! Vis igitur, ut sinat Deus exlegem te vivere? Vis, ut dominio in te suo se exuat? Vis, ut non sit contrarius tibi, si tuas delicias, honorem, necessitates plus cures, quam voluntatem ipsius? Et dicis tamen: Sit Deus, qui est: non me oppono. Quid? cum vis talia, non

vis hoc ipso, ut cesset Deus esse, qui est? Prosecto cum primum tu eris exlex: cessa-bit Deus esse Dominus tuus. Cum tibi licebit, te, & tua plus amare, quam Deum: Deus cessabit esse summum bonum tuum. æstimari, amari, adorari se patiatur cum hac clausula: ne se tuis opponat consiliis: jam esse Deus cessavit, quia desit esse ultimus finis tibi. Quam est igitur hæc stolida protestatio: cum ago, quod Deus probibet, non volo Deum offendere! Ipsi termini pugnant. Non obedire Deo est contemnere Deum: contemnere autem & offendere synonima. substantia actus peccaminosi qua talis intrinseca est vilipensio Dei, quia, qui peccat: sciens, volens, tergum Deo vertit, & per calcatas legum tabulas in malum ruens, revocantem cum minis Dominum audire non curat, Ex ore luo hominem peccatorem judicemus. Age! jube, ut Auriga tuus rhedam, & equos paret. Ille audit imperium. Jamque executuro obviat amicus: invitat ad hospitium: vini generosi mensuram sitienti promittit: persuadet. Facinus audax continuo defertur ad te. Et quid tu? Exardes iracundia: furis: vocato ad te homini negligentiam exprobras: vestibus exuis: domo ejicis. Parcius bone vir! Quid enim adeo graviter peccavit auriga? Hei! gravissi-me me offendit, respondes: luat! Exilio de meis ædibus æterno luat! Offendit, ais? teftis ego sum; offendere noluit. Voluit tantum in socii diu non visi gratiam adire hospitium: voluit suz gulz litare. Atqui ego, inquis, aliud jusseram: Ego sum Dominus. Imperium meum voluntati plebeii hominis, & suz gulz postposuit. Contemptus, ossensus sum : injuriam vindico... Vindica! Vindica! nitil obsisto. Unum interrogo cum Apostolo Rom. 2. Nonne, in quo judicas alterum, teipsum condemnas? Heu! Quoties peccasti graviter, toties Dominum Dominorum per atrocissimum contemptum offendisti. In ipsa actus peccaminosi substantia hic Dei Contemptus latet.

4. Adde substantiæ circumstantias: malitia in molem immensam crescet. Omitto communes, quas notissimus versiculus: Quis, Quid, Ubi, Quibus auxiliis, Cur, Quomodo, Quando, exhibet. Unam (quia Audito-ribus literatis, ac nobilibus loquor) unam circumstantiam Persona peccantis attendo, quam etiam in peccato Davidis Deus exaggeravit. Audiamus Prophetam (celus adulterii exprobrantem gementi. Hoc, inquit, dicit Dominus Deus Israël. Ego unxi te in Regesn super Israël: & ego erui te de manu Saul: & dedi tibi domum Domini tui: & fi parva sunt ista, adjiciam tibi multo majora. Quare ergo CONTEMPSISTI verbum Domini, ut faceres malum in conspectu Domini? Blasphemare fecisti inimicos Domini propter verbum boc. 2, Reg. 12. Quasi diceret : Ingratitudo & scandalum, tanquam caput & cauda peccati Davidici horrendis modis malitiam aggravant. Non ut Pastor peccavit, sed per gratiam Deijam Rex: necesse suit, ut talis con-temptus a tali molestissimus Deo accideret. Tale vero est omne peccatum, quod sive Nobilis peccat, sive Literatus. Ego, dicit Dominus unicuique nostrum, Ego unxi te in Regem: Dedi eminentiam supra vulgus, & adregimen sive populorum sive animarum vocavi. Ego te erui de manu Saul: & a necessitate tractandi stivam, asciam, acum liberato, dedi Donum, divitias, commoda, auctoritatem, potentiam, reverentiam subditorum: Et si parva sunt ista, adjiciam tibi multo majora: nam qui sive doctrina, sive exemplo, sive per officii sui curam ad justitiam erudierint multos, fulgebunt. ficut stella in perpetuas aternitates, Joan. 12. & tantum supra plebem eminebunt in coe-lis, quantum eminuerunt in terris. Tantus erga Nobiles ac Literatos Dei affectus est, si nobilitatis ac scientiæ prærogativa DEI honorem studiose utantur. Si autem non utantur: si, qui peccatum persequi, & exterminare vi sua vocationis deberent, ipsi peccant: ingrati animi fœdissimam labem execrans Deus, atque contemptus tam qualificati impatiens exclamat: Audite Cali & auribus percipe terra, quoniam Dominus locutus est! Filios enutrivi, & exaltavi: ipsi autem spreverunt me! Isa. 1. Ipsi illi, quos

quos ego honoravi: quos ut filios delicatius alui: quibus, etfi per naturam fint ficut cateri hominum, dixi tamen: Dii estis! Ps. 71. mezque Eminentiz, & Sapientiz, & Potentiz magnam partem communicavi: ipsi spreverunt me! . . Acerba querela est, qua perculsus David, cum singultiens pectus, & prorumpentes lacrymz plura non sinerent, duobus verbis: Peccavi Domino! vehementissimum dolorem locutus suit.

faremus, utique similiter, ut David, steremus amare de quolibet actu peccati, quo Deum offendimus. . Peccavi Domino! Peccarum in sua substantia contemptum Dei includit: igitur ego Deum contemps! Obstupescite Cali super boc, & porta ejus desolamini vebementer! Jer: 2. Ego Deum contemps: & sciens, ac volens excidere gratia Supremi Domini elegi potius, quam prava inclinationi resistere, qua me ad sceleratam inobedientiam incitabat: o insana electio!.. Domine! quasi mea nihil interesset, sive iratum te mihi, sive amicum haberem: sic assimavi te! Peccavi!... Incipit lamentatio anima peccatum suum agnoscentis, & dessentis amare!...

Peccavi!... O grande peccatum nimis, etiam in circumstantiis, quia hominis literati, quia hominis nobilis peccatum fuit!.. Si peccat bomo rudis, excusationem utcunque

ali-

aliquam admittit ingenii cruditas nullis literis expolita: neque apta, ut exhibeat in le voluntati congruam imaginem Majestatis ofsensæ. Et si homo de plebe peccat, per fra-gilitatem sæpius, quam per petulantiam la-bitur, atque per externas potius tentationes, quam per internas cupiditates præcipitatus. Verum vir literatus aut nobilis ita fere differt ab homine de vulgo, sicut Angelus ab Adamo. Veniam Criminis Adamus obtinuit: Angelus non obtinuit, quippe quem scientia ac nobilitatis super hominem excellentia miseratione indignum fecit propter animi vitium pro tantis prærogativis ingvati. O infelix excellentia! quæ aliud nihil prodes, quam ut, qui peccator est, major peccator sic. . . Peccavi! Incipit Lamentatio anima peccatum suum agnoscentis, & deflentis ama-

Et accedit huic circumstantiæ a persona peccantis hæc observatio, quod multi peccent, non modo qui literati, vel nobiles sunt, sed quia sunt, non peccaturi (loquendo de certis peccatorum generibus) si aut nobiles, aut linterati non essent. Nunquid enim, qui nunc per prapotentiam subditos emungit, ac opprimit: si non esset nobilis, ipse gravissimum jugum ferens ad stivam sudaret? ... Et qui per summam licentiam in omnem libidinem se impudenter essundant pana metu compesce-

Lecal

retur, nisi nobilitas impunitatem sponderet? . . Præterea, qui nunc in vanissima oftentationis puerilem pompam ac alimentum, corrumpit juflitiam : exercet usuras : ambit officia, ad quæ non est natus : contrahit debita , quibus nunquam solvendis par erit: si de plebe eset, nunquid parcius viveret ? . . . Literati autem, Eheu! quot sceleram se reos faciunt, quorum ne quidem scirent nomina, si scientias ignorarent! . . Simoniæ, Usuræ palliatæ, protractæ lites, præposteræ libidines, occulta hareses, lectiones & scriptiones librorum vel impudicorum, vel calumniantium, noxia consilia, ingeniosæ fraudes, & machinæ, non sunt peccata rudium . . . Sunt nobilium, sunt literatorum, beneficio sanguinis atque ingenii adversus Benefactorem Deum implissime abutentium. . . Non potest ingrati bominis audacia horrenda in atrociorem Numinis contemptum surgere... Erravi! Surrexit, surgit, surget, quoties præter malitiam sibi propriam, caudam scandali post se trahit, per quod Deus bonorem, Literatus aut Nobilis auctoritatem, Proximus animam perdit. Peccavi ! . . . Incipit Lamentatio animæ peccatum suum agnoscentis, & defientis amare ! . . .

Blasphemare fecisti inimicos Domini, ajebat Davidi Nathan: nec enim erit peccatum tuum occultum diu. Et quid dicent homines, cum audierint? Mirabuntur, quod

· Ormaly Coo

qui ejusmodi est, eum Deus in solio Israelitico toleret; atque de Providentia dubitabunt. Ita Deus amittet bonorem . . . Tu vero qua fronte, qua efficacia deinceps inter subditos sive in Ecclesia, sive in curia observantiam divinæ legis urgebis, postquam per transgressionem ex Judice factus Reus amilisti auctoritatem? . . . Nihil efficies. Exemplum nocebit plus, quam imperium proderit. Plures anima interibunt ... Ifta Nathan Davidi: similia nobis conscientia oggerit.'. Nimirum inter peccata plebis, & peccata Nobilium ac Literatorum ingens discrimen est. Plebeii homines vel peccant occulte, quia nemo illis attendit : vel peccant fine damno, quia illorum exempla vim trabendi non habent; vel peccant, sed non impune. Brevius: Peccata plebis aut non observantur, aut Spernuntur, aut puniuntur. Verum quoties vir Nobilis aut Literatus peccat, aliquis Lucifer peccat, secum casum stellarum trahens. Peccata talium vix fallunt oculos vulgi ad observationem Majorum proni: & quamprimum illa vel per suspicionem verisimilem siunt publica: fiunt pestifera, omnemque Communicatem inficiunt. .. Sunt peccata, ut ita loquar, canonizata, tanquam Jovis aut Mercurii, a quorum divinitate propriam sibi turpitudinem exuunt; peccata, quæ in omni tribunali Patronos semper, sæpe etiam advocatos inveniunt: peccata, quæ denique abusus in u-sum vertunt, quietumque sensim in Republica

blica imperium obtinent, eo quod rarus Baptista sit, qui Herodi æque ac Herodis satelliti imperterrite dicat: Non licet. Horrenda peccata, quippe quæ præter malitiam communem complectuntur singularem ac propriam, eamque geminam, unam ab ingrato animo personæ peccantis: alteram ab effectis ipsius peccati, quod in homine nobili aut literato semper caudatum est.

Ego tamen peccare potui! & sic potui! . Heu! demonstrata est horrifica veritas : Unus actus peccati talis digna est æterni dolovis materia. . . Rumpe costas pectus, & spatium dolori laxa! Peccavi! Incipit lamentatio anima peccatam fuum agnoscentis, & deflentis amare! Peccavi Domino . . . Audite hoc cœli ! audi terra ! obstupescite Inferi! Peccavi Domino! & ego! ego fum ille vir, qui per insanissimam audaciam contempsi Deum : & obedientiam exigenti cum execrabili protervia dixi: Non ferviam! ... Heu! Potuit hac vox ex ore hominis nobilis, ac literati prodire? Nec cœlum me fulminavit, terra sorbuit, Inferi rapuerunt? ... Ego sum ille Vir, qui per Dei gratiam a massa vulgi secretus, ipso privilegio, quod supra vulgus me extulit, abulus sum contra Dominum, cujus beneficium hac secretio fuit !.. Ego sum ille Vir, qui postquam electus sum, & studiis literarum admotus, ut essem lux mundi; & fal

fal terra: nunc sicut sal infatuatum per peccati infamiam pedibus conculcantium proteror: & per exempli pravitatem sicut ignis satuus à Deo abduco, quos trahere ad Deum debuissem!... Tantum malorum ab uno malo, ab uno actu peccati venit... Vah! Quæ cæcitas infelicem animam tenuit!.. O malum omni malo deterius; quam sero te cognovi! quam sero te detestor!...

Incipit lamentatio anima peccatum suum agnoscentis & deflentis amare! . . . Convertere anima mea! Convertere ad Dominum Deum tuum! . . Actus peccati actus averfionis fuit a Creatore ad creaturam: Convertere ad Dominum Deum tuum ! . . . . Domine! Quis similis tibi? Et ego te contempto obedire mee appetitui malui, quam
tibi! Mea culpa! . . Domine DEUS!
coram te curvantur, qui portant orbem!
Ego vero piugui cervice, & erecto collo
contra Omnipotentem cucuri, similiter uti
petulans jumentum contra stimulum calcitrans! Men culpa!... Domine Deus meus! Omnia ossa mea dicunt mihi: Deus meus tu es! Ego autem per calcarum decalogum digito tuo scriptum, persequebar fugitivas stultitias, & exultabam in rebus pessimis! Mea maxima culpa!... Domimus est, cui non obedivi! Deus est, quem contemps ! Dominus meus! Deus meus, quem deredereliqui, a fonte aquæ vivæ ad cisternas difsipatas aversus!... Anima satua! ingrata! impia!... Usquequo insensibilis eris ad tantum malum, & tam amarum? Convertere! Convertere ad Dominum DEUM tuum!...

Equidem DD. Sodales, placet hic luctus Deo, & hac lamenta iratum placant. Sed parcite vobis! Summum dolorem non actus peccati postulat: Status postulat, de quo sit

#### PUNCTUM II.

## Consideratur status peccati.

1. POstquam perspeximus, quanto delore di-gna sit culpa in actu peccati, sive substantiam actus, five circumstantias intucamur: non erit difficile intelligere, in quam lacrymabili statu versetur, qui in statu peccati est ... Dicuntur autem illi in statu peccati esse, qui t.postquam peccarunt, non statim per dolorem perfectum, aut legitimam confessionem retractant peccatum, 2. Qui cito quidem retractant peccatum, sed cito etiam relabuntur, atque propter assiduos relapsus, moraliter censentur nunquam a peccato cessasse. 3. Qui cessant ab actu, sed non ab affectu ad peccatum, quales ordinarie sunt, qui lucrum ex peccato habent, aut ques ad peccandum egestatis, vel contemptus impatientia trahit. 4. Qui in proximo peccandi periculo.

culo, quod fugere possent, temere persistunt: aut, si fugere non possunt, necessarium con-suetudini deponendæ conatum adhibere contemnunt. 5. Tandem, qui peccati quidem comissionis nullius sunt rei: per babitum tamen vivunt in perpetuis omissionibus obligationum officii sui, aut status, quas sciunt, & facile advertunt, etsi singulæ veniales sint, sæpe in mortale coalescere, live per intentionem in statu negligentia perseverandi : five per collectionem & cumulum omissionum, cum officii neglectio in grave damnum Reipublica, aut in grave detrimentum honoris Divini redundat. Primo modo in statu peccati per integrum annum vixit David, non citius de poenitentia cogitans, quam Propheta admonuit, Altero modo peccavit Saul per odium erga Davidem, de quo quanquam interdum doluit, tamen continuo prosecutus est persecutionem, velut sua poenitentiæ pænitens. Tertio modo peccant fures, qui deprehensi in periculo abjiciunt farcinam post dumetum, non item animum resumendi, si persequentium industriam se-fellerint: peccant Thaides, quæ ex prostitu-tione corporis vitam, sustentant: peccant milites, qui punctum honoris sul in vindicta, & duellis constituent, quidquid Evangelium reclamet. Quarto modo rei sunt, quotquot ab oculo, a manu, a pede suo scandalum patiuntur. Volo dicere, quibus aut familiaritas, aut officium, aut Famulitium oc-Shala

casio ruinæ est. Quinto modo denique in flatu perpetui peccati mortalis versantur Parentes, qui per diuturnam conniventiam ( etsi in levibus excessibus) aut per bonæ educationis incuriam liberis suis januam aperiunt ad omnem licentiam. Versantur Filii, qui verbo, opere, ignavia, inobedientia, cruditate graviter parentes contristant, idque non per unum vel alte um, sed per actus frequentatos irreverentia, quorum licet singuli levem culpam non superent: continuatio tamen spem bonæ trugis evertit. Versantur Advocati, Cinsiliarii, Judices, vel officii sul obligationibus impares, vel in executione lenti cum litigantium damno: Sacerdotes ac Parochi de suis reditibus plus, quam de Ecclesia, & animabus solliciti; Magistratus, & quisquis przest, in abolendis abusibus, & bonarum legum urgenda observantia vel improvidus, vel timidus, vel inefficax. Atque ex horum numero, quos jam descripsi, si quis est nostrum, dice illi: Amice l'in statu inimicitia cum Deo es positus, qui status tristissimus est, si scias: infelicissimus, si nescias: borrendus, si contemnas. Iterum ergo incipit lamentatio anima: aperti funt fontes lacrymarum, & lacryma ejus in ma-

2. Si scis, quod peccati mortalis sis reus, obsecro, sierine potest, ut in boc statu vel semel sincere rideas, aut vel per unam nociem

placi-

placide dormias ? aut officio pacate fungaris? Non tibi quotidie, non in fingula momenta ruens de Cœlo vox in aures clamat : Reus es mortis! & : Deus est bostis tuus? . . Heu! Hostis Deus! Quid tristius dici potest? . . Excidisti gratia Dei; infinita jactura est! incl-disti in iram Dei: lamentabilis casus est!... Enim vero, vir bone, experiris, quod dico: & ego nunc scio, quare tristis sit anima tua, & quare conturbet te . . Hactenus mærorem vultus, rugas frontis, ominosum silentium, fugam hominum affectui bypocondriaco tribuebamus: Nunc vero, cum in visceribus peccatum alas, in promptu causa est, cur melancholia te torqueat . . . Conscientia facit , ut peccatum tuum contra te sit semper . . . Itaque diu, noctuque bic aspectus cruciat tanquam ferocis furiz, armatæ crudeli flagro in æternam carnificinam. Quocunque pergis, tecum est: & infelicem Cainum persequitur... Vagus ille per orbem ambulat : nusquam peccatum abest . . . Uxorem ducit : tristitia ancillatur . . . Delicias variat : sapiunt. . . Gignit filios : nullus est Isaac, nullus Risus. . Amplissimam urbem condit: mens tamen angustiis premitur . . Princeps populi, verentur subditi, ad nutum obediunt : sola Conscientia reluctatur, & quo magis jubetur tacere, magis clamat: Caine! Deus te odit! Deus odit! . . Tonat de die: tremit animus: Caine! fulmen immi-THE PARTY ..

imminet! ... Aurez stellz de nocte sulgent:
monet animus: non fulgent tibi! non tibi!
... Occurrit innocens siliolus: gemit animus: utinam esses sicut parvulus iste! ...
Latitudo dominii se oculis objecit: oggerit mens: Quam diu bac? & quid postea? ...
Tristissimos dles miser in istis turbis agit, & noctes insomnes pæne. . Imo pænis nec somnus vacat. Imago Abelis somniantem terrefacit, vindictam a Cœlo postulans. ..
O vita misera! & quo diuturnior, eo miserior: Verissime tristis vita, in qua delectat mibil: affligunt omnia hominis animum, scientis, se esse in statu peccati gravis. ...
Si autem in hoc statu es, quin scias te esse: equidem erit vita tristis minus: sed multo inselix magis. ...

3. Infelicem voco, quia tua ignorantia neque innocentem te faciet, neque pænitentem. Qui enim prioribus quatuor modis in statu peccati sunt, oblivisci sortasse ad tempus sua conditionis infortunium possunt: nescire non possunt... Assus peccati enim, sicut explicavimus, positus est a sciente ac volente: igitur, nisi retrassatio similiter a sciente, ac volente, & quidem esficaciter volente posita suerit: ignorare homo non potest, quod assus peccati perseveret movaliter, atque adeo transferit in statum... Quodsi per alia distractus, non recordatur, in quo statu sit animus, pessi-

ma oblivio est . . . Nemo enim ideo desinic esse reus, quia non recordatur, quod reus fit . . . Prædonem dormientem, cum minime periculi memor est, Ministri Justitiæ in carce-rem rapiunt. . . Major difficultas cum illis est, qui quinto modo, hoc est, per continuatas sive commissiones, sive omissiones mere veniales peccant, quomodo versari possint in statu peccati gravis, cum nesciant, quando continuata multiplicatio levium compleat malitiam gravem . . . Certe stante bac ignorantia videtur stare non posse sive advertentia, sive consensus ftare non posse sive advertentia, sive consensus plenus, qualis ad peccatum grave requiritur ex eo capite, quia non potest esse volita malitia, quæ non est cognita... Hæc interroganti interrogando respondeo... Alis Oeconomum domi tuæ bene gnarum, quid ex officio tibi debeat; certe gnarus esse debet... Ille, ne molestus conservis sit: neque observat, quomodo quilibet suo munere sungatur: neque pigros ad opus urget: neque invigilar insidelibus: emergentia damna non prospitat: occasiones juste lucrandi negligit: debitoribus solutionem procrastinantibus connivet: denique suivit, incurius tui...
Tu mones hominem sæpius: non raro segnitiem increpas: minaris supplicium, si gnitiem increpas: minaris supplicium, si ignaviam rationibus tuis graviter obsusse deprehenderis... Nihil obtines... Postremo intra triennium decies mille slorenorum. detrimentum œconomiæ tuæ per bominis. negli-

negligentiam evenisse intelligis. ... Quæro, quid facis? ... Non tu inertem œconomum mercede mulcas? non domo ejicis? non ad præstandum damnum obstringis, si pores? . . . Haud dubie : damnum enim, ais, & cognitum, & volitum fuit servo pigro, & villico iniquo, æque ac si dissipasset bona mea positive, ut prodigus. . . Atqui nulla designari hora, nulla dies potest, qua tibi graviter nocuisse miser dicatur: quo jure tam austerus es illi? . . Quid? Sit damnum leve ab omissionibus singulis, inquis: non est leve a continuatis .... Imo attende, quid dicas. Nam ego neque inter continuatas ullam video, que certo fuerit graviter noxia. Nulla sit, ais: Quid tum? at ipsa continuatio graviter nocuit . . Hoc homo, cum suscepit officium, ignorare non potuit: hoc cavere debuit : reus est. . . . Recte judicasti . . . Et nempe ita est. In peccatis omissionis, etsi advertentia ad malitiam gravem in fingulis sæpe absit: ideoque a nobis determinate non quælibet, [ illa sola, quæ per se solam opponitur procepto gravi affirmativo, damnari ad interos possit: tamen, quod continuatio omissionum levium (juti & commissionum successive coalescentium ad effectum graviter prohibitum ) exerceri diu. possit sine scientia & advertentia ad gravem malitiam, non credo . . Facilius excutitur cogitatio, & remorfus contemnitur, quam fit in peccatis, quorum malitia sensus

ferit, hoc credo . . . Sed hæc facilitas obligationem se inspiciendi non autert . . . Inspice te! continuo, quod sis in statu peccati mortalis, citra dubium scies . . . Hoc ipsum si omittis, ne scias, stulte agis. Jam enim tua ignorantia culpabilis est, & sicut servo pigro, & villico iniquo fatalis . . Plus dicam. Affectata, & voluntaria hæc ignorantia tantum abest , ut innogentem faciat : ut etiam faciac impanitentem. . . Quis enim de pœnitentia cogitabit, qui studiose intellectum avertit, ne cogitet de peccato? . Itaque qui est in statu peccati, & culpabiliter nescit se esse (co quod se nunquam examinet) est in statu, in quo necesse est, ut pereat, sine remedio, quandoquidem innocens esse non potest: de pani-tentia autem nec cogitationem admittit. Euge! Non est hic status similis illius, in quo ponitur homo, qui post commissum lethale crimen statim in amentiam incidit : neque restituitur sibi etiam sub finem vitæ? Ah! infelicior status cogitari non potest . . .

4. Potest tamen cogitari scelestior: & est illorum, qui in quam malo statu sint, sciunt: & contemnunt conformiter ad oraculum: Impius, cum in profundum venerit peccatorum, contemnit, Prov. 18. Sententia horrenda! Quis enim crederet, posse hominem & a Fide, & a Ratione adeo deseri, ut nec Dei, nec sui ratione habita, per plures sape hebdomades, menses, ac

annos, sciens & volens, in statu perpetui peccati mortalis vivat sine borrore? . . Tamen quotac quantos ejusmodi peccatores omne sæculum vidit! .. Heu! Quis, nisi panitens, oculos Regis subit, quem scit esse conscium criminum adversus gravissimas regni leges a se commissorum? . . Et isti rei Deo, in oculis Dei quotidie ludunt, rident, jocantur, negotiantur, quin de scelerum deprecatione vel voluntatem suscipiant: tanta reverentia Dei est! . . Quasi contra se nihil posset, aut vellet facere Omnipotens, ita æstimant: tam nulla est cura sui ... Si fidem habent: qua fiducia tam diu ad marginem inferni ambulant, unde crepitum flammarum audiunt, & carnifices vident promptos ad nutum Nemesis, ut temerarios ludiones in horrendam voraginem igneis catenis trahant? . . . Si fidem abjecerunt: qua vi Rationi obsistunt, evidenter convincenti, quod non ideo cesset insernus esse, quia ipsi cessarunt credere? . . . Sed cui ego bono ratiocinationes congero adversum eos, qui omnia argumenta contemnunt: qui monita amicorum contemnunt: preces familiarium contemnunt: Exempla, & authoritatem Majorum contemnunt: promissa Dei invitantis, & minas irascentis contemnunt: pericula proxima male moriendi contemnunt: imo ultro accersunt in mutuam cædem proruentes ad duella: committentes se longis, atque ad tristissimos casus expositis itineribus:

provocantes adversum se fluvios, ac maria: homines ac belluas: odia ac venena: insidias & vim: morbos & mortem, dum se vel gladis hostium in bello, vel iræ ac invidiæ inimicorum in negotiis pacis objiciunt... Sancti Cesites, quam horrenda audacia est sic viventium! quam horrendus contemptus Dei in tali contemptu sui! Horror linguam stupesacit: animus a pavore tabescit!...

5. O vere tristis! infelix! horrendus status Peccati! . . . in hoc statu si ego aut sum, aut fui : eheu! quis sum? & quis fui? . . . Incipit iterum, nec jam ante finem vitæ finietur Lamentatio anima peccatun fuum agnoscentis, & deflentis amare! . . Invade me Dolor! Quantus in corde Redemptoris mei vixisti: tantus in meo vive! Statutum est, ex statu peccati transire in statum poenitentia. . . . Valete peccatores , quibuscum infelix per viam perditionis stolide ambulavi!... Heu! Erravi, ficut ovis, quia ibam, qua itur, non qua eundum est! Salvete SS. Panitentes! In vestro Choro sit mini locus! vestra vestigia osculor! exempla sequor! & hoc in hora hac! in hoc loco! serviendum est Deo cito!.. Nam volo salvare animam meam, quocunque labore conftet. . . . . Initium fiat a confessione generali, quam Deo facio.

#### Colloquium.

Juvet me DEUS, ut totus lamentum sim. ... IESU! triftis fuit anima tua usque ad mortem propter peccata mea. Heu! quanti doloris materia fuerunt tibi! Ego autem frigeo!. Ah! transeat a me frigus hoc! . . Angelus, qui consolatus est, tristitiam tuam, accendat meam! . . O malum peccati! o si te homines nossent! Acques peccati est actus DEO summe contumeliosus, sive in sua substantia, sive in suis circumstantiis consideretur : & ego peccavi! . . . Status peccati est status tristissimus, si in hoc statu te esse scias: infelicissimus, si nescias: borrendus, si contemnas: & ego cheu! quam diu in hoc statu vixi!
O vita praterita ingens labes, si vel semel peccavi lethaliter! o vita omni morte horrenda magis, si in peccato hæsi! JESU! dolor emendet vitam: gratiam intensi doloris dona. . . Pater noster. Sedeamus.

#### Reflexio.

Spero, nos esse auditos. Mibi jam cor per oculos liquescens fluit. Cooperemur gratia. Magnus dolor magna gratia est. Cooperemur gratia, & dolorem, pro quo oravimus, jam practice exerceamus. Dolor cito emendat vitam præteritam, & fi cum amqre conjunctuses, instar ignis agrum anima

ab urticis & zizaniis momento purgat, facitque, ut cineres pro fimo fint, a quo terra buc usq, sterilis in spem frugum paratur, si pluviæ lacrymarum suis temporibus arentem rigent. . Interea prodibat Sacerdos ad aram, & Director loqui pergens dicebat: Tempus Missa tempusidoneum Exercitio doloris erit. . . Misfa facrificium propitiatorium est ex opere operato. Dolentibus, etiam evit ex opere operantis. Huic Sacrificio, cum cruentum erat, aderant duo genera bominum, fideles, & infideles. Hi cruciabant & irridebant Christum: quos imitantur, qui per garrulitatem & nugas Missam profanant. Illi condolebant, & percutientes pectora sua, revertebantur. Hos imitabimur: atque animo procul ab ara in angulum recedentes, cum Publicano, confessionem generalem peragemus Deo, ad incrementum doloris. Confiteri Sacerdoti semel, fufficit, si rite fiat. Deo utiliter consitemur quotidie. Confiteamur ! . .

# EXERCITIUM Confessionis Generalis Cor am DEO sub Missa.

Missam in tres partes dividimus, initium, medium, finem. Singulis singula partes annalium vita nostra respondent. Synopsin D 2 do, do, si dico Deo: Multa mala feci! Pars I. Parum boni! Pars II. Parum boni feci, & hoc ipsum parum bene! Pars III. . . . Initium Sacrificii Propitiatorii JEsus fecit in monte Oliveti: Sacerdos facit generaliter constrendo peceata totius Ecclesia militantis contra carnem, mundum, & damonem. Pars hujus Ecclesia sumus. Jungamus voces corde contrito, & bumiliato: dicamus:

Confiteor DEO Omnipotenti! Multa mala feci! Multa Fuer! multa Juvenis! multa Vir!... Puer inobediens, mendax, & contumax quibus petulantiis Parentes meos, ac Magistros instar feri Ismaëlis afflixi! ... Juvenis eheu! annum ætatis decimum sextum eum Augustino deploro. Scientiam tune magis, quam conscientiam curavi: Aristoteli & Ciceroni reverentius, quam Evangelio assurrexi: totum me in hoc studium, ut amarer, & amarem, effudi. Ita computrui coram oculis Dei: & excesserunt caput meum vepres libidinum: & nulla erat eradicans manus! . . Vir, qualis homo? . . qualis civis ?.. qualis sum Christianus?.. In quo dissimilis sum illi Judici, qui nec Deum nec homines reverebatur, Luc. 18. Tabulæ Moysis funt speculum, quod inspicere sine horrore non possum. I nunc, homo vane! & lava manus, tanquam si non invenires causam mortis JEsu in te. . . Ah! Orațe fratres pro me! orațe obleobsecro, ut Deus propitius sit mihi peccatori!
. Multa mala feci! . . .

Medium Sacrificii Propitiatorii fuit Crucifixio Christi, cujus memoriam Elevatio
sacræ Hostiæ renovat. Sursum corda! Filius Dei factus est obediens usque ad mortem:
Sic DEUS dilexit!... Sic bomo diligat!... Sic ego dilexi? Unde amorem
probo?.. Ab!...

Confiteor Deo Omnipotenti: Parum boni feci! Parum Puer! parum Juvenis! parum Vir! Puer præcapta Grammatica sollicitius observavi, quam præcepta Decalogi: & solœcismum plus horrui, quam peccatum mortale... Juvenis in otio, & nugis slorem ætatis decoxi... Vir similis sum arbori præter solia nihil habenti... Sub speciebus panis adoro Corpus JEsu!.. Anima Christi sanctifica me: Corpus Christi salva me!.. Sub speciebus vini adoro sanguinem JEsu! Sanguis Christi inebriame!... Ingressus est sub species Christus, sed non ad speciem... Vere propter me descendit de Cælo: vere pro me immolatur... Ego autem honestate externa morum contentus, vir bonus videri magis, quam esse studii... Oravi ad speciem: jejunavi ad speciem: opera misericordiæ exercui ad speciem: vere parum boni feci!...

Finis Sacrificii Propitiatorii cum fine vitae Christi coincidit. Mortem Christi Communio Sacerdotis reprasentat. Mors Christi gratias mihi meruit, quarum ope non solum bonum sacere, sed bonum bene, atque cum merito sacere possum. Feci?.. Ab!.

Confiteor DEO Omnipotenti! Parum boni feci, & boc ipsum parum bene ! Parum bene Puer! Parum bene Juvenis!! Parum bene Vir!... IElus omnia bene fecit... Vitam IElu. tria verba comprehendunt: Oravit, Laboravit, Passus est. Omnia bene.... Nam oravit ferventer: laboravit libenter: Passus est fortiter. .. Ego, in cujus animam toties JEsus ingreditur, quando tandem cessabo esse Ego? Quando IEsus vivet in me?. Oravi, sed irreverenter, & frigide: Domine, non sum dignus! . . Laboravi, fed invitus, & obiter: Domine, non sum dignus! .. Passus sum, sed muliebriter lamentans, & impatienter: Domine, non sum dignus, qui toties ex divina mensa tam inutiliter pascar. . .. Dic verbo, & sanabitur anima mea, anima languida languore miserabili! Dic verbo!... verbo universum creasti: verbo me recrea: & deinceps totus a me alius, nulla mala faciam : multum boni : & illud omne valde bene... Sie fiat! o fiat, & ad hunc finem benedicat nos omnipotens DEUS Pater, & Filius & Spiritus Sanctus! . .

#### Consideratio

### De-rigore Panitentia.

MUlta mala feci! parum boni! & boc ipsum parum bene! Boni superi! talis vita, nunquid vita est Coelo digna?... talem tamen, si verum fateri volumus, plerique viximus... Ergo, totumnibil valet: incipiamus ab initio, cito incipiamus!..Vitam præteritam emendat Dolor. . . Doloris fructus est Spiritus Panitentia... Poenitentia est initium vitæ melioris... . . Incipiamus a Panitentia. . . Poenitentia nomen molestum est auribus delicatis. Quod enim Ambrosius de Regibus dixit: Peccavit David, quod solent Reges, sed panitentiam egit David, quod non solent Reges: dici de omnibus poreit ... Peccant Sancti, quod solent bomines : sed panitentiam agunt Sancti, quod non solent bomines. . . Attamen, quod non solent, debent. . . Locutum est oraculum sine ambagibus: Nisi panitentiam egeritis, omnes simili-ter peribitis! Luc. 13. Sed pænitentiæ nimirum ( quod ab unguiculis docti sumus ) tres actus sunt. Dolorem elicuimus : Confessionem facerdoti vel faciemus : minima apud plerosque cura est satisfactionis. . . Quas Confessarius præscripsit, preces persolvisse contenti, de alia panitentia vix cogitamus. . . Hec mala incuria est: hanc impugno. Ut expugnem, consideratio

juvabit de rigore pænitentiæ proprio. . Rigoris modum primum, præceptum expendemus deinde . . Nolite terreri. Non petam plus, quam est necesse. Vos sapitis, si plus præstatis. Sedeamus.

## Pars I. Rigoris Modus.

Mni tempore in vere poenitentibus magnus amor rigoris apparuit, varius tamen, nec semper eodem modo exercitus. In veteri Testamento poenitentes imperaverunt sibi fletum, & planctum, & jejunium, & cineres, & cilicium, sicut de Davide, de Ninivitis, de Tyriis legimus. In principio Ecclesia scimus, quam severi Canones positi sint de pœnitentiis cum gravi molestia, & pudore Illi tamen hodie exoleverunt Subeundis. quia sicut persecutionum tempore hæc severitas Christianos continebat in officio, ne a fide deficerent: ita post pacem in Ecclesia sactam deterrebat, ne fidem susciperent. postquam disciplinæ rigor ita mitigatus est, ut præter censuras, quas nemo nisi per contumaciam incurrit : & per opera poenalia, quorum extra Monasteria vix aliquis usus est: tandem aliud nihil, nili quædam jejunii species, & nonnullus usus Eleemosynarum supersit: necesse est, nos esse contentos, si faltem salva sit essentia, & poenitentia non omni-

omnino fine pana sit, atque præter vacuam vocem nihil, tanquam Christus, cum panitentiæ Sacramentum instituit, virtutem panitentiæ veluti superfluam eliminaffet. Est igitur rigoris necessarii Modus ex ipsa Sacramenti, & virtutis natura determinandus, ne mollis quidam Sybarita se ab obligatione excipiat, quod in hoc tam delicato dicam, an effeminato leculo, præcipue Nobiles, solent, quoties rigorem suademus, qui confilii est, sive supererogatorius, aut (latinius ) liber, neque pœni-

tentiæ præcepto intrinsecus.

2. Determino geminum, & dico: Rigor ad veram poenitentiam & sufficiens, & necesfarius alius est in Sacramento, alius extra Sacramentum. In Sacramento requiritur rigida accusatio sui coram legitimo sacerdote, hoc est, accusatio post sedulum Examen sine dissimulatione, sine excusatione, eque circa numerum, ae circa species peccatorum. Sacrilege sibi, suoque pudori parcit, qui vel tacet peccatum grave, vel speciem non exprimit, vel minuit numerum, vel ita narrat factum, ut ex modo narrandi sacer Judex deceptus id, quod per se crimen lethale est, ve-niale, aut nullum esse existimet, propter plenæ advertentiæ, aut consensus defectum. Sunt enim, qui Manichzos imitantur. quidquid sceleris patrabant, negabant, sua culpa contigisse. Erant Electi Saculi, ut Augustinus loquitur, & vocabant se impeccahiles.

biles, quod dicerent, non se peccare, sed se invitis, suam in se peccare naturam, incitatam ab astris, atque adeo in se jam adulterium committi a Venere, jam homicidium a Marte, jam surtum a Mercurio. Similiter agunt, qui ut se excusent, semper excusant aut suam naturam, aut diabolum, quasi non ex hoc ipso capite rei essent, quod sive natura, sive diabolo nonrestiterint. Modus ergo rigoris, quem Deus intra Sacramentum requirit, est rigida accusatio sui, ... Verum hac accusatio astus est: extra Sacramentum autem etiam requiritur babitus, per quem peccator dicitur vivere in statu panitentia. Sicut enim astus & status peccati: ita astus & status panitentia differunt.

3. Porro status panitentia dicitur stabile genus vita panitenti conveniens, adeoque
status luctus, status rigoris. Talis illorum
fuit, qui primis saculis per septem, decem,
quindecim annos, antequam ad sacram synaxin admittebantur, debebant publicam poenitentiam in quatuor stationibus successive
peragere. Prima statio erat stentium, qui
saccis induti, ad sores templi preces ingredientium cum lacrymis implorabant. Altera
fuit audientium, quibus sicebat cum catechumenis ad vestibulum templi consistere,
sic tamen, ut post Evangelium discederent.
In tertia statione concedebatur poenitentibus, ut usque ad offertorium manerent.
Tum vero prostrati-debebant a Sacerdotibus

cum

cum manuum impositione post dictatam pee-nam benedictionem expetere. Ad quartam tandem pertinebant consistentes: quibus concessum erat toti Missa assistere, non tamen ad mensam Eucharisticam accedere, donec statutum tempus in profundo luctu, puta, in multis precibus, in perpetuis jejuniis, in longis vigiliis, in chameuniis, hoc est, humi dormientes, & anuptiis, a conviviis, a balneis, ab omni genere deliciarum abstinentes exegissent. Tantum rigorem, quod supra mo-nui, pia Mater Ecclesia filiorum imbecillitatem miserata sustulit: atque ut obligationem ejusmodi pœnas subeundi per indulgentias redi-

mere possemus, concessit.

4. Verum quid? Si vera est quorundam Theologorum sententia, sic docentium, si mentem virorum bene inspexi? Per hoc, ajunt: quod Ecclesia onus publicæ satisfationis sibi prastandæ remiserit: DEUS non abdicavit se jure suo exigendi satisfactio-nem pro se: & decipiuntur, qui credunt: obligationem poenitentie per indulgentias tolli, aque ac si crederent, onus confitendi per easdem auferri. Indulgentiarnm intentio ac vis in eo consistit, non ut per absolutionem a pænis nostra alatur mollities: aut ex facilitate remedii crescat peccandi audacia : sed ut defectus viriam suppleatur : atque per satisfactiones Sanctorum a Christi meritis, ut loquimur, dignificatas addatur solutionis pars illa

illa, quam moraliter impossibile est, ut nos prastemus. Unde in omni indulgentia imbibita est bac conditio, profuturam, si satisfeceris, quantum est in te. Tu igitur pro abolendis panis Deo debitis facere debes, quod moraliter potes: & Ecclesia per indulgentias faciet, quod tu non potes. Hac est doctrina verioris Theologia de indulgentiis, conformiter ad mentem Tridentini, quod etsi bæc duo definiverit, 1. ese in Ecclesia potestatem indulgentias impertiendi. 2. Illarum usum esse salutarem: non tamen omisit monere nos de necessitate satisfactionis personalis Seff. 14. c. 2. ubi sic babet : Ad remissionem plenam & integram peccatorum sine magnis fletibus nostris, & labore pervenire nequaquam possumus. Quis non videt bic propositionem contradictoriam, dicentem: ad remissionem plenam & integram peccatorum facile possumus pervenire, puta, per plenariam indulgentiam: salva autoritate Concilii sustineri non posse? Scilicet Indulgentia est gratia, quam dari indignis ac male dispositis neque Christus vult, neque Ecclesia. Non est autem dignus beneficio debitor, ut pro illo Respublica ex publico ærario solvat totum, quando ipse partem solvere per vires potest, per inertiam autem non vult. Propterea neque Paulus 2.Cor.2. Indulgentiam incestuoso concessit, nisi post longum luctum: Neque prima Eccleha ad preces Martyrum pænas reis condonavit nisi diuturna pænitentia jam maceratis: neque ullus

ullus Pontisex gratiam indulgentia concessit Persona aut Provincia particulari, nist, sub conditione operum poenalium saltem aliquo-rum, ut doceremur, ex Ecclesiæ sensu obligationem pænitentiæ per indulgentiam non tolli, fed alleviari. Quin & bodie, cum idulgentiæ universales promulgantur, semper bulla banc clansulam babet : vere poenitentibus, qua intelligi non potest de sola confessione, cum per se constet, pænam condonari non posse, nist a culpa absolutis: sed (sicut Cardinalis Cajeta-nus interpretatur) explicari debet de illis, què per congruam satisfactionem personalem se diposuerunt, ut per indulgentiam supplementum solutionis acciperent, cui se solis pares non effent. Illam qui renuunt, nec saltem in voto babent, cum in re (uti apud moribundos) babere non possunt, Indulgentiam non lucyantur ex dispositionis defectu. Atque ita utilitas indulgentiarum cum panitentia necessitate contra criminationes Lutheri utramque negantis conciliatur. Videatur Tournelli, Amort, Antoine, & alii de hac materia. Si, inquam, hæc doctrina vera est, quid tuam mollitiem indulgentiz juvabunt, ad quas te nunquam disponis?

nonicum, alium Rigoris modum statuendum esse, quem qui teneant, dici possint esse in statu panitentia, sive vivere stabile genus vizta panitentibus conveniens. Quem autem

Has

statuemus? Ajo: Modum rigoris non exigi ab omnibus, nec sufficere omnibus eundem: Requiri atati, sexui, viribus, conditioni, officio moraliter compossibilem : & peccatorum quantitati, qualitati, ac durationi cum congrua proportione correspondentem. San-Eti omne Exercitium, & fructus dignos panitentiæ a S. Joanne Baptista Luc. 3. postulatos duobus verbis complexi sunt : Sustine! & abstine! Itaque incommoda tempestatis, dolores corporis, labores officii, moleftias ab hominibus, infortunia immittente, aut permittente DEO te prementia, in spiri-tu pœnitentiæ sustine: & dic: Acerbiora merui! . . . Jejunia item, & si quas alias poenas five Confessarius, five Ecclesia præscribit, sustine, neque facile exemptionem admitte... Adde his (si vere teipsum tanquam peccati auctorem odisti) afflictiones voluntarias, & a teipso, quod cruciet, sustine, veluti Justitiæ divinæ contra te Executor. Abstine præterea (nam solemus per tres gradus ad peccatum ire, a bonis hujus vitæ necessariis transeuntes ad appetenda commoda; a commodis ad superstua, a superstuis ad probibita) per poenitentiam ad Deum rediens, abstine a deliciis: & probibitas damna, superfluas fuge, commodis parce utere, necessariis contentus vive . . . Adjunge his ( que est anima poenitentie) frequentem repetitionem doloris interni ad exemplum Davidis

per singulas noctes uberrimis, atque amarissimis lacrymis in spiritu compunctionis lavand tis lectum suum, Ps. 6. Ita tenebis genus vitæ pœnitenti conveniens, & modum rigoris habebis, qualem ut habeas vel in re, vel certe in serio voto, non datur optio tibi: necessitas urget... Necessitatem ex præcepto demonstro, quæ est considerationis

## Præceptum Rigoris.

qualem intra Sacramentum descrips, quia illius necessitas viro Catholico ignota esse non potest, postquam sacrilegam sore consessionem, quam rigidum Examen non præcederet, & rigida accusatio non comitaretur, Concilium Tridentinum definivit. Solum præceptum rigoris extra Sacramentum demonstrandum est propter illos, qui inter virtutem pænitentiæ & Sacramentum non distinguentes, totum salutis negotium se confecisse existimant, si rite confessi sunt. Error est, quem ex side & ratione consuto.

2. Ex fide constat, quod per omne peccatum DEO siat injuria: atque adeo accipit Deus jus satisfactionem exigendi a peccatore: & quoniam juri activo passivum semper respondet, necesse est, ut ex jure Dei nascatur obligatio satisfaciendi in reo, & quidem

122

in eo rigore, quem Judex taxaverit, idque tam diu, donec satisfactum sit taxa, nisi aliunde Deum cessisse suo jure probati possit.

Satisfacere si nolis, debebis satispati, & iratus Dominus te tradet tortoribus, quoadusque reddes universum debitum , Matth. 10. Ecce hoc fides docet. Ne vero dicas una cum reatu culpæ etiam totum reatum pænæ semper dimitti propter satisfactiones Christi in Sacramento applicatas, & propter pœnitentiam a Sacerdote impositam, quantumvis levem: fides eadem docet, existere purgatorium, & indulgentiarum usum salubrem esse. Hinc, quam sit falsa opinio tua, evidenter concludis. Si enim vera esset, nihil foret, quod ignis ureret: nihil, quod per indulgentias remitteretur. Est igitur debitum tuum ex fide liquidum, præceptum clarum. Placuit Deo, ut Sacramentum Poenitentiæ non, sicut baprismus, reatum culpæ ac pænæ simul dele-ret, quæ causa est, cur illud Patres, quod Supra monui, baptismum laboriosum vocarint.

3. Fidei motiva credibilitatis a Ratione accedunt ex Persona offensa, ex Persona offendente, ex ipsius offensæ natura. Facilitas veniæ quis nescit, quam vilem petualitatibus subditis reddat Majestatem Offensa? Prosecto nunc etiam plerique homines mali sunt, quia patiens Deus, & bonus est quid sieret, si esset sine omni pœna placabilis,

bilis? Itaque quoties ad prædicandam pænitentiam Prophetæ sunt missi; ut, qui est Dei, Deo redderetur honor per peccatum læsus, non ad frigidam pænitentiam, sed ad planctum, ad jejunia, ad cilicia, ad cineres, ad gravem luctum hortabantur: quippe certi de mente Dei, & de restituenda reverentia anxii... Deinde ( ut a Persona offensa ad offendentem veniamus) nunquid, qui offendit, si panitens recipi in gratiam cupit, tenetur promittere poenitentiam stabilem? Et qui tenetur finem velle, nunquid ut velit media quoque ad finem necessaria, obligatur?... Atqui inter hec media rigorem numero, qui si post lapsum non adhiberur, non longe aberis a relapfu. Stabilem poenitentiam in ponitente molli nunquam vidimus, . . Ratio est, quia radix poenitentia ( five amor , five timor Det fuerit) nili fructum ferat: signum est, quod profunde in cor non descenderit : unde facillime contingit, ut exarefcat... Ipfa præterea offensa natura sæpe ejusmodi est, ut non unam tantum, sed triplicem satisfactionem rigidissime postulet ...

4. Offensus est Deus. Non sufficit tolli offensam, nist tollatur etiam offensæ causa vel occasio proxima. Pruritus ludendi in blasphemias, & perjuria te solet impellere: damnate lusum debes. Conversatio in amores illicitos traxit: sugere familiaritatem debes. Luxus gravibus debitis familiam one.

E

ravit: moderari pompam, & vita methodum debes. Ita lex poenitentia exigit. . . Offensus est proximus. Non sufficit conficeri injuriam, nui reparatio damni fiat five in corpore, five in bonis famæ, five in bonis fortunæ illati. Non possum! ais. Vide, ne decipias te. Nam aliud est: non possum! Aliud: non facile possum! . . . Sit difficultas: velis, nolis, superanda est: ita lex poenitentiæ exigit . . . Offensa est communitas. Non sufficit publica susceptio Sacramentorum, ut scandalum aboleatur. Necessaria est publica immutatio in modo vivendi, per quem data est causa offensæ. ... Scandalum enim peccatum est contrarium charitati: igitur etiam libera continuatio scandali peccatum erit, non cessaturum, donec causa cessaverit . . . Quodsi de peccatis Omissionum es reus: cæcus es, nisi videas, satisfactionem sieri per nullam confessionem, per nullas indulgentias posse: totam in emendatione consistere: ut. quod per incuriam, aut otium peccasti, per multiplicatos labores refarcias. Ita lex pœnitentiæ exigit. . .

5. Adde teipsum, bone vir! nam tibi quoque si peccasti, sicut amorem Ratio, ita satisfactionem poenitentia imperat. Pro culpa imperat, ut sis securus de venia per doloris sinceritatem, cujus nullum est signum, si nulla est poena. Pro pana imperat, ut Justica severioris judicio te subtrahas, quod

non fiet, nisiultro te punias, postquam summa miseratio Judicis optionem fecit, utrum a se plecti, an a teipso puniri velis. Hic ego ficut Jupra errorem nimis confidentium in indulgentiis confutavi: ita non possum non damnare Aultitiam aliorum, qui satispati malunt, quam fatisfacere: palamque fatentur, in purgatorium se hanc poenitentiæ partem differre. Homines temerarii! Nescitis, quid eligatis. Geminum enim Purgatorium datur, unum post mortem, alterum in hac vita. Illud omni pœnarum acerbitate horrendum fierine potest, ut in deliberationem electionis ab homine sapiente vocetur? Hoc, eth minoribus tormentis obnoxium sit: animas tamen tot periculis salu-tis objicit, ut inferni vestibulum rectius, quam Purgatorium Justorum appelles . . . Post mortem Deus animas punit ut Judex: penamque infert cum respectu ad odium, quo peccatum persequitur : & cum attentione proportionis ad quantitatem, qualitatem, durationemque flagitii. Væ tibi! si per inertiam tune plecti potius tua crimina, quam plectere nunc elegeris . . . In bac vita si pœnam a Deo expectas, illa vel sensus, vel damni erit. Panam sensus paucislimi ita pa-tienter ferunt, ut cum latrone dicentes: digna factis recipimus! per animi æquitatem remissionem omnium pænarum sine mora obtineant. Periculum est apud Poenitentie ofores (si ægre sibi facere non audent) periculum, inquam, est, ne per ærumnarum impatientiam ex reis purgatorii rei inserni siant... Quods Deus non sensum assigat, sed pænam damni (quod sere solet erga tepidos pænitentes) inserat per subtrastionem gratiarum abundantium, quas nemini debet: atque illis minime, a quibus offensus nullam satisfactionem spontaneam accipit: prope absum, ut desperem de salute ejusmodi Pusionum, qui per sugam ultronei Rigoris, ex causa civili sacientes criminalem luere in cute malunt, quod solvere in are poterant.

6. Nos, si a nobis impetrare non possumus, ut mereamur laudem Manassis, de quo 2. Par. 33. Scriptura dicit : Egit panitentiam valde: Saltem eo nobiscum rigore agamus, cujus modum explicavi: & quem esse necessarium ex fide, ac ratione monstravi, ut agamus panitentiam recte . . . Non potest pænitentia sterilis aut Deum placare, aut conscientiam. . . . Ex fructibus cognoscetur, an viva sit . . . Fructus conversio est, sive mutatio vita, hoc est, mutatio opinionum, mutatio affectionum, mutatio morum: ut garrulitati succedat solitudo, pigritiæ di-ligentia, otio labor, luxui modestia, gulæ inedia, lusibus lectio, libidini fuga, rapinis eleemosyna, odiis charitas. Hac est mutatio dextræ Excelfi Pf. 76. . . . . Mutatio, fine qua nunquam fit vera conversio, & sug specta .

signum est cordis nondum vere mutati...

Tanta mutatio sieri sine multa mortificatione non potest: sateor: propterea rigorem exegi.... Et repeto: Pœnitentia sine pæna pœnitentiæ simulacrum est, non pænitentia...

Homo peccator reus est mortis: & tu a mortificatione absolves?... Absit! Potestate vicaria supremi Judicis eja! utere adversum te: rigide age... Scis, quod Judex inferior, & delegatus jus damnandi quidem ex legum regula habeat: jus aggratiandi autem non habeat. Itaque si vis Deo cum siducia dicere: Domine! propitius esto mibi! Oro te: noli propitius esse tibi... Vita mollis non est vita pænitentis... Pænitentiam amor rigoris probat!...

7. Jam ite domum, Domini mei! Sed in spiritu compunctionis ite. Dies ista dies doloris est. Dolorem alet ruminatio eorum, qua de actu, & statu peccati audistis. Recogitate annos vestros in amara amaritudine anima vestra, donec bora moneat, ut redeatis... Redibitis autem bora 2da, & redibitis cum proposito emendandi vitam præteritam, & boc cito... Convistis de bac veritate: Multa mala seci: parum boni: & hoc ipsum parum bene! non erit dissicilis bac resolutio: Totum nihil valet: incipiamus ab initio! Hodie incipiemus.

Differ-

## De vita molli.

Hodie incipiemus! Quid incipiemus? vitam novam. Sic enim finivimus Exercitia Matutina, nausea de vita præterita pleni, dicentes: totum nihil valet: incipiamus ab initio! . . . Sape boc ipsum decrevimus: factum est nihil... Quis impedivit? Acedia impedivit, inimica contentionis necessariæ ad calum: inimica panitentia & laboris: mater vitæ mollis: amica nugarum, & otii: una omnis stuititia,omnisque inertia radix, ex qua pullulavit fastidium in repellendis tentationibus, & pusillanimitas in superandis difficultatibus: unde factum est, ut multa mala fecerimus, parum boni, & hoc ipsum parum bene. Imo bodie mane, etsi non dubito, quin ea, qua de peccato meditati sumus, innocentes borrore, reos dolore vebementer concusserint (Actus enim aque ac status peccati digna omni abominatione materia sunt ) tamen qua de rigore poenitentia consideravimus, num similiter omnes probaverint, babeo argumenta, cur ambigam. . . . Rigor austerum vocabulum est, quod delicatas auves offendit; & doctrina de poenitentia externa conjungenda interna modum vita condemnat, quem Nobiles ac Literati pafsim tenent, mollem in otio ac deliciis, cum

cum fuga laborum, & fastidio devotionis... Domini! Quid simile si reperitis in cordibus vestris cum affectione ad nugas, & aversione a seriis: certi estote: Acedia nidulatur in anima . . . Itaque nibil refert, seu placuerim, seu non: doctrina mea non est mea, sed ejus, qui misit me Joan. 7. Est doctrina D.N. J.C. qui vitæ molli exemplo suo per totam vitam contradixit, factis magis, quam verbis clamans: Contendite intrare! Angusta est porta: via difficilis: necessarius labor! ... Concludite ex bis principiis, an vita mollis sit vita innocens, & cum spe Cali componi queat. . . Ego in bac innocentia multam materiam poenitentiæ video . . Examinemus: & intelligetis, quæ de necessitate ri-goris dixi: esse in omni Rigore vera. . Certe, qui vivit vitam mollem, qualem acedia fuadet, neque est servus Dei, neque erit. Utrumque demonstro. Sedeamus.

## Qui molliter vivit, non est Servus DEL

1. SErvus piger non salvatur: ego sum servus piger: ergo non salvator! dicc-bam heri, & rogabam vos, ut quisque inspiciens se interroget serio: An possit negare Minorem, Hodie doceo, quis sit servus piger,

nempe qui ex Acedia confilio vitam mollem vivit. Nego, talem Servis Dei posse adnumerari, quippe ex cujus judicio servus piger & nullus, idem sunt. . . Intelligo autem nomine vitæ mollis non vitam, qualem vivunt, qui deliciis probibitis Inhiant: Neque enim de his quastio esse potest, an sint Servi Dei . . . . Paulus cos inimicos Crucis Christi appellat, quorum Deus venter est. Phil. 3. . . Sed neque de illis loquor, qui congrue ad statum, ac labores suos quandoque recreationes bonestas admittunt. Relaxari ab intensione animus, & respirare a fatigatione corpus suis temporibus postulat: imo virtus Eutrapelia ipsis adeo Religiosis præscribit: modo utantur hoc mundo, & bonis hujus mundi, quasi non uterentur, hoc est, ita, ut affectio ad illa non sit nimis fervens : & usus non nimis frequens . . . De illis est sermo mihi, qui toto affectu in delicias, etsi. per se non illicitas, rapiuntur cum aversione a seriis: quorum omnis pæne occupatio est edere, bibere, ludere, conversari, saltare, garrire, canere, venari, otiari, dormire: qui fere perpetua vivunt Bacchanalia: qui negotia seria suscipiunt raro, & peragunt obiter, aut non nisi per alios, semper ab alia ad aliam recreationem (diversionem ipsi vocant, licet semper in diverticulis, & nunquam in via sint ) festinantes. De his nego, quod fervi Dei fint. Audiar. ..

2. Homo, sicut a Deo, ita propter Deum creatus est: & quia illum Deus ex carne spirituque composuit : necesse est, ut utramque substantiam huic fini impendat : viresque & animi, & corporis divino famulatui consecret, ex primo, maximoque præcepto: Diliges ex tota anima, & ex omnibus vivibus... Quid facit bomo mollis? Deone, an sibi vivit? ... Tres numeramus classes servorum Dei. Alii animam & vires foli contemplationi, alii soli actioni, alii vitæ ex utraque mixta impendunt. . . Contemplatives dicimus, qui cum Magdalena ad pedes Domini quiete considentes, unice in admiratione, atque amore rerum divinarum se occupant... Orant, meditantur, legunt, psallunt, scribunt Magnalia Dei. . Etiam cum manibus laborant, mens in Coelo est: & cum edunt, bibunt, dormiunt: cor Deo adhæret . . . . Talis est vita Carthusianorum, talis Camaldulensium, talis plerarumque Monialium: vita ex spiritu fundationis Angelica amula, agenda in sancto otio ac beata solitudine, ad qualem Deus vocat animas sibi singulariter charas: neque tamen ad laborem bono communi utilem (si studium precum & virtutis cultum excipias) necessarias. Hæc prima est species servorum Dei. . Ad alteram pertinent, quorum pars vitæ potior (a qua denominatio fit ) in astione versatur. . Horum est laborare pro Deo, atque ejusmodi negotiis fere unice operam

Impendere, que immediate, & ex fua natura ad Dei cultum, aut animarum salutem ordinantur . . . Talis fuit vocatio Apostolorum : & est hodie illorum, qui congrue ad gratiam vocationis sue ac instituti, quod profitentur, prædicationi Verbi Divini, & Sacramentorum administrationi sic vacant, ut etiam contemplationis exercitamenta, ac privatas devotiones non ad suum modo, sed etiam ad aliorum profectum dirigant, minime contenti, si salvi fiant ipsi, nisi etiam Salvatores fint aliorum, non fine comitatu ingressuri in gaudium Domini sui. . . Sequitur tertia Classis illorum, qui vivunt vitam ex contemplatione, & actione mixtam, qualis est status in fæculo degentium, & jam Deo per Religionis exercitia, jam bomini propter Deum servientium pro modo conditionis, ætatis, lexus, status, ac officii cuilibet proprii... Habetis omne genus servorum Dei. Quæro, in qua classe homines vitæ mollis amantes colloca-

3. Non offendere Deum, nondum est servire Deo. Aut, si quot sunt homines, qui me non offendunt, tot sunt servi mei: multas servorum Myriades etiam ex principibus numerabo. Servire mihi dicitur, qui & cavet offensam: & suas vires ad mibi obsequendum impendit. . . . Jam vitæ mollis amator quid facit? . . . Non offendit Deum, dum convivatur, dum ludit, dum dormit,

De-

Demus hoc: & quod vita mollis non sit vita! flagitiosa: imo quod sit vita innocens, permittamus interea: nego, quod bomo deliciosus aut corpus, aut animam, Deo, pro Deo, vel propter Deum adhibeat . . . Aut age ! quando tandem Dei causa (nam quid sui causa faciat, aut patiatur, non quærimus) quando ille Dei causa fatigat pedem? quando manum operi applicat ? oculos & aures, memoriam & intellectum quando acuit, ut Dei de fe voluntatem cognoscat?., Vigilat interdum: sed pro lite feliciter transigenda ad familiæ honorem. Sudat: sed in venatione damarum: Esurit: sed ex arbitrio Medici: Laborat, & quidquid pro se est, agit per se: sed quæ ad Deum pertinent, per alios facit. . Euge! ex quo título tu talem servis Dei adnumeras? .

4. Orat aliquando: sed orat, nec devote, nec diu. Labiis honorat Deum: cor ad
epulas, ad musicam, ad lulum, ad sylvam, ad
somnum sestinat. Dices: eum ad classem
Contemplantium pertinere?.. Fortasse in vita activa negotiis propter Deum se occupat,
si non immediate pro Deo? Dicat iple, qua
fronte pro Deo, vel propter Deum occupari
se jactet, qui seria obiter agit & ad speciem:
catera totos dies consumit in nugis?.. Vita
nostra liber est, ex quo olim judicabimur,
tanquam ex serie annalium nostri famulatus...
Librum componunt vocales, consonantes, &
inter-

interpunctiones... Vocales sunt actiones ex fua natura sancta. . . Confonantes sunt actiones seriæ per bonam intentionem, ut sic lo-quar, canonizatæ. . Recreationes nomine interpunctionum appello, congrue ad tritum diverbium: Interpone tuis nonnunquam gaudia curis!. Jam si totus vitæ mez liber pæne ex meris interpunctionibus compositus esset, qua fronte auderem in judicio pro mea justificatione tale instrumentum proferre? . . Et talis vita, si hodie desineret: obsecro! non in pun-Etum exclamationis desineret? . . . Sit: non fint inhonestæ recreationes mez: si nimiæ sint, jam materia panitentia sunt. . . . Ita Deus exemplo docuit, quiescens Die septima tandem, postquam fex integros operi creationis impenderat. Qui facit contrarium, & unam solam vitæ partem in negotiis seriis, sex reliquas autem in nugis agit : eum nego salvari posse. . . Ita fides assirmat. Quis enim talem audeat servum bonum ac' fidelem vocare, qualls intrare in gaudium Domini mereatur? Ita ipsa Ratio evincit. Certum est enim, Recreationes non esse licitas titulo finis: quia nemo propter illas creatur. Licitæ igitur sunt titulo Medii ad finem, hoc est, ad laborem. Cessant ergo esse licita, quando cessant esse media... Judica, ex his principiis, de more Mundi, in quo nulli plus temporis recreationibus impendunt, quam qui minimum impendunt labori.

5. Neque discrimen hic inter personas, sed inter labores faciendum est. Literati & rudes, Heri & servi, Nobiles & plebeii, Principes & subditi nati sunt ad laborem. Servi unius Domini sumus omnes. . . . Ad amandum Dominum, eique serviendum ex tota anima, & ex totis viribus ex præcepto primo & maximo tenemur omnes: Sed alius quidem sic, alius vero sic. 1. Cor. 7. Prout a Domino, aut ad contemplationem, aut ad actionem, aut ad vita mixta aliquod genus vocati sumus. . . Secus, utique nec animam, nec vires Deo dicamus: nec vivimus ex fine, propter quem Nemo vitæ suæ est Dominus, ut prodigere possit. Administratores sumus. ... Administrator autem, qui, ex bonis suz administrationi commissis, quatuor talenta per ludum perdit, & quintum denique in bonum Domini adhibet: quo jure fidelis appellari mereatur? . . Concludite, Domini, quam multi sint servi pigri. Servus piger autem non salvatur, etiamsi otium ejus de catero innocens esset. . . Attamen nolite errare. vita mollis non est innocens orium. ... Reum est de multis peccatis omissionis, qui faciunc servum pigrum: & accedent paulo post multa peccata commissionis, ex quibus fit servus malus. . . Sequitur , quod dicebam: Amator vitæ mollis neque est servus Del, neque erit.

#### Pars II.

### Qui molliter vivit, nunquam erit Servus Dei.

- 1. A Ssertionis ratio in ipsa vitæ deliciosæ natura continetur, sive illam in sua origine, & prosecutione: sive in essectis intueamur. . . Originem vitæ mollis in neglecta educatione invenio. Prosecutionem video a lucris injustis cum damno tertii sustentari. . . Effectus experientia duos loquitur, docens, quod homo mollis circa animæ pericula neque cautus sit, neque magnanimus. . Ex his patebit ad nauseam, utrum deliciæ mollium sint deliciæ innocentes. O spes inanes! o yanajactantia! o misera cæcitas! . Attendite..
- 2. Et primum quiden rarissime illi, quibus rigida educatio obtigit, cum incipiunt esse
  sui juris, rarissime, inquam, ad amorem otis
  ac voluptatum rapiuntur, saltem si rigori illi,
  quem sortasse tristis egestas imperavit, prudens Pater, aut bona Mater pia monita addiderunt, tenerum alumnum per Christianæ
  Philosophiæ principia docentes ex necessitate
  virtutem sacere, hominemque non a fortunis, sed a moribus æstimare. Primæ opiziones, & primæ affectiones scimus, quam robustas

bustas vires in ultimam usque ætatem exerant.
.. Itaque qui laborem sastidiunt, omnemque vitæ felicitatem in diversionibus, quas vocant, ponunt, nescientes, qua ratione aliter horas suas agere jucunde possint : næ illi maniseste produnt, quod ab incunabulis erronea axiomata cum lacte biberint, a quo similiter erronei, affe-Elus nutriti sint... Animas hominum in perfe-Ctione natura aquales effe Philosophi docent. Inaqualitas operationum tribuitur officina, id est, corpori, cujus diversitas in organis tanquam in instrumentis efficit diversitatem actionum. . . Porro, ut perfectior efformetur constitutio corporis, multum possunt Parentes conferre, nimirum, si matrimonium in ætate competente contraxerint: si moderate utantur: si in cibo & potu mensuram teneant: si liberi nati a Matre propria lactentur: se sapienter, puta, cum observatione temporis, quantitatis, & qualitatis alantur: si corpus exercere per idoneos motus doceantur. Et vero indoles, sanitas, forma, robur virium, gestus, incessus, agilitas, omnis morum gratia ab his Parentum industriis in filios manat. . . Quodsi hæc ita sint, num eosdem in teneros animos nihil posse putabimus?.. Imo omnes historiæ docent primæ puerorum educationi omnia pœne & bona, & mala deberi. . . Ineptæ gerula , quæ quidquid cupediarum aut crepundiorum infans petit, semper concedunt, ne puellum contristent: prima somina contumacia mentibus inferunt.

culum, inquam, est, ne per ærumnarum impatientiam ex reis purgatorii rei inserni siant... Quods Deus non sensum assigat, sed pænam damni (quod sere solet erga tepidos pœnitentes) inserat per subtrassionem gratiarum abundantium, quas nemini debet: atque illis minime, a quibus offensus nullam satisfactionem spontaneam accipit: prope absum, ut desperem de salute ejusmodi Pusionum, qui per sugam ultronei Rigoris, ex causa civili facientes criminalem luere in cute malunt, quod solvere in are poterant.

6. Nos, si a nobis impetrare non possumus, ut mereamur laudem Manassis, de quo 2. Par. 33. Scriptura dicit: Egit panitentiam valde: Saltem eo nobiscum rigore agamus, cujus modum explicavi: & quem esse necessarium ex side, ac ratione monstravi, ut agamus panitentiam recte. Non potest pænitentia serilis aut Deum placare, aut conscientiam. Ex fructibus cognoscetur, an viva sit. Fructus conversio est, sive mutatio vita, hoc est, mutatio opinionum, mutatio affectionum, mutatio morum: ita, ut garrulitati succedat solitudo, pigritiæ diligentia, otio labor, luxui modestia, gulæ inedia, lusibus lectio, libidini suga, rapinis eleemosyna, odiis charitas. Hac est mutatio dextra Excelsi Ps. 76. . . . . Mutatio, sine qua nunquam sit vera conversio, & sugse specta

Signum est cordis nondum vere mutati...

Tanta mutatio sieri sine multa mortisicatione non potest: sateor: propterea rigorem exegi... Et repeto: Pœnitentia sine pæna pœnitentiæ simulacrum est, non pœnitentia...

Homo peccator reus est mortis: & tu a mortisicatione absolves?... Absit! Potestate vicaria supremi Judicis eja! utere adversum te: rigide age... Scis, quod fudex inferior, & delegatus jus damnandi quidem ex legum regula habeat: jus aggratiandi autem non habeat. Itaque si vis Deo cum siducia dicere: Domine! propitius esto mibi! Oro te: noli propitius esse tibi... Vita mollis non est vita pœnitentis... Pœnitentiam amor rigoris probat!...

7. Jam ite domum, Domini mei! Sed in spiritu compunctionis ite. Dies ista dies doloris est. Dolorem alet ruminatio eorum, qua de actu, & statu peccati audistis. Recogitate annos vestros in amara amaritudine anima vestra, donec bora moneat, ut redeatis... Redibitis autem bora 2da, & redibitis cum proposito emendandi vitam prateritam, & boc cito... Convistis de bac veritate: Multa mala feci: parum boni: & hoc ipsum parum bene! non erit dissicilis bac resolutio: Totum nihil valet: incipiamus ab initio! Hodie incipiemus.

2.

Differ-

## Dissertatio De vita molli.

Hodie incipiemus! Quid incipiemus? vitam novam. Sic enim finivimus Exercitia Matutina, nausea de vita præterita pleni, dicentes: totum nihil valet: incipiamus ab initio! . . . Sape boc ipsum decrevimus: factum est nihil... Quis impedivit? Acedia impedivit, inimica contentionis necessariæ ad cælum: inimica pænitentiæ & laboris: mater vitæ mollis: amica nugarum, & otii: una omnis stultitia,omnisque inertia radix, ex qua pullulavit fastidium in repellendis tentationibus, & pusillanimitas in fuperandis difficultatibus: unde factum est, ut multa mala fecerimus, parum boni, & hoc ipsum parum bene. Imo bodie mane, etst non dubito, quin ea, qua de peccato meditati sumus, innocentes borrore, reos dolore vebementer concusserint (Adus enim aque ac status peccati digna omni abominatione materia sunt ) tamen qua de rigore poenitentia consideravimus, num similiter omnes probaverint, babeo argumenta, cur ambigam. . . . Rigor austerum vocabulum est, quod delicatas auves offendit; & doctrina de poenitentia externa conjungenda internæ modum vitæ condemnat, quem Nobiles ac Literati passim tenent , mollem in otio ac deliciis, cum

cum fuga laborum, & fastidio devotionis... Domini! Quid simile si reperitis in cordibus vestris cum affectione ad nugas, & aversione a seriis: certi estote: Acedia nidulatur in anima . . . Itaque nibil refert, seu placuerim, seu non: doctrina mea non est mea, sed ejus, qui misit me Joan.7. Est doctrina D.N. 7. C. qui vitæ molli exemplo suo per totam vitam contradixit, factis magis, quam verbis clamans: Contendite intrare! Angusta est porta: via difficilis: necessarius labor! ... Concludite ex bis principiis, an vita mollis sit vita innocens, & cum spe Cali componi queat. . . Ego in bac innocentia multam materiam poenitentiæ video . . Examinemus: & intelligetis, quæ de necessitate vigoris dixi: esse in omni Rigore vera. . Certe, qui vivit vitam mollem, qualem acedia suadet, neque est servus Dei, neque erit. Utrumque demonstro. Sedeamus.

# Pars I. Qui molliter vivit, non est Servus DE I.

1. SErvus piger non salvatur: ego sum servus piger: ergo non salvator! dicebam heri, & rogabam vos, ut quisque inspiciens se interroget serio: An possit negare Minorem, Hodie docco, quis sit servus piger, nem-

2. Homo, sicut a Deo, ita propter Deum creatus est: & quia illum Deus ex carne spirituque composuit : necesse est, ut utramque substantiam huic fini impendat : viresque & animi, & corporis divino famulatui consecret, ex primo, maximoque præcepto: Diliges ex tota anima, & ex omnibus vivibus... Quid facit bomo mollis? Deone, an sibi vivit? ... Tres numeramus classes servorum Dei. Alii animam & vires foli contemplationi, alii soli actioni, alii vitæ ex utraque mixta impendunt. . . Contemplatives dicimus, qui cum Magdalena ad pedes Domini quiete considentes, unice in admiratione, atque amore rerum divinarum se occupant... Orant, meditantur, legunt, psallunt, scribunt Magnalia Dei. . Etiam cum manibus laborant, mens in Cœlo est: & cum edunt, bibunt, dormiunt: cor Deo adhæret . . . . Talis est vita Carthusianorum, talis Camaldulensium, talis plerarumque Monialium: vita ex spiritu fundationis Angelicæ æmula, agenda in sancto otio ac beata solitudine, ad qualem Deus vocat animas sibi singulariter charas: neque tamen ad laborem bono communi utilem (si studium precum & virtutis cultum excipias) necessarias. Hæc prima est species servorum Dei. . Ad alteram pertinent, quorum pars vitæ potior (a qua denominatio fit ) in astione versatur. . Horum est laborare pro Deo, atque ejusmodi negotiis fere unice operam

Impendere, quæ immediate, & ex sua natura ad Dei cultum, aut animarum salutem ordinantur . . . Talis fuit vocatio Apostolorum : & est hodie illorum, qui congrue ad gratiam vocationis suæ ac instituti, quod profitentur, prædicationi Verbi Divini, & Sacramentorum administrationi sic vacant, ut etiam contemplationis exercitamenta, ac privatas devotiones non ad suum modo, sed etiam ad aliorum profectum dirigant, minime contenti, si salvi fiant ipsi, nisi etiam Salvatores fint aliorum, non fine comitatu ingressuri in gaudium Domini sui. . , Sequitur tertia Classillorum, qui vivunt vitam ex contemplatione, & actione mixtam, qualis est status in sæculo degentium, & jam Deo per Religionis exercitia, jam homini propter Deum servientium pro modo conditionis, ætatis, lexus, status, ac officii cuilibet proprii... Habetis omne genus servorum Dei. Quæro, in qua classe homines vitæ mollis amantes colloca-

3. Non offendere Deum, nondum est servire Deo. Aut, si quot sunt homines, qui me non offendunt, tot sunt servi mei: multas servorum Myriades etiam ex principibus numerabo. Servire mihi dicitur, qui & cavet offensam: & suas vires ad mibi obsequendum impendit. . . . Jam vitæ mollis amator quid sacit? . . . Non offendit Deum, dum convivatur, dum ludit, dum dormit,

De.

Demus hoc: & quod vita mollis non sit vita! flagitiosa: imo quod sit vita innocens, permittamus interea: nego, quod bomo deliciosus aut corpus, aut animam, Deo, pro Deo, vel propter Deum adhibeat . . . Aut age! quando tandem Dei causa ( nam quid sui causa faciat, aut patiatur, non quærimus) quando ille Dei causa fatigat pedem? quando manum operi applicat 2 oculos & aures, memoriam & intellectum quando acuit, ut Dei de fe voluntatem cognoscat? . , Vigilat interdum: sed pro lite feliciter transigenda ad familiæ honorem. Sudat: sed in venatione damarum: Esurit: sed ex arbitrio Medici: Laborat, & quidquid pro se est, agit per se: sed quæ ad Deum pertinent, per alios facit . . Euge! ex quo titulo tu talem servis Dei adnumeras?.

4. Orat aliquando: sed orat, nec devote, nec diu. Labiis honorat Deum: cor ad epulas, ad musicam, ad lusum, ad sylvam, ad somnum festinat. Dices: eum ad classem Contemplantium pertinere?.. Fortasse in vita astiva negotiis propter Deum se occupat, si non immediate pro Deo? Dicat ipse, qua fronte pro Deo, vel propter Deum occupari se jactet, qui seria obiter agit & ad speciem: catera totos dies consumit in nugis?.. Vita nostra liber est, ex quo olim judicabimur, tanquam ex serie annalium nostri famulatus...
Librum componunt vocales, consonantes, & inter-

interpunctiones... Vocales sunt actiones ex fua natura sanctæ. . . Confonantes sunt actiones seriæ per bonam intentionem, ut sic loquar, canonizatæ. . . Recreationes nomine interpunctionum appello, congrue ad tritum diverbium: Interpone tuis nonnunquam gaudia curis!. Jam si totus vitæ mez liber pæne ex meris interpunctionibus compositus esset, qua fronte auderem in judicio pro mea justificatione tale instrumentum proferre?.. Et talis vita, si hodie desineret: obsecto! non in pun-Etum exclamationis desineret? . . . Sit: non sint inhonestæ recreationes mez: si nimiæ fint, jam materia panitentia funt. . . . Ita Deus exemplo docuit, quiescens Die septima tandem, postquam sex integros operi creationis impenderat. Qui facit contrarium, & unam solam vitæ partem in negotiis seriis, sex reliquas autem in nugis agit : eum nego salvari posse. . . Ita fides affirmat. Quis enim talem audeat servum bonum ac' fidelem vocare, qualis intrare in gaudium Domini mereatur? Ita ipsa Ratio evincit. Certum est enim, Recreationes non esse licitas titulo finis: quia nemo propter illas creatur. Licitæ igitur funt titulo Medii ad finem, hoc est, ad laborem. Cessant ergo esse licita, quando cessant esse media... Judica, ex his principiis, de more Mundi, in quo nulli plus temporis recreationibus impendunt, quam qui minimum impendunt labori.

5. Neque discrimen hic inter personas, sed inter labores faciendum est. Literati & rudes, Heri & servi, Nobiles & plebeii, Principes & subditi nati sunt ad laborens. Servi unius Domini sumus omnes. . . . Ad amandum Dominum, eique serviendum ex tota anima. & ex totis viribus ex præcepto primo & maximo tenemur omnes: Sed alius quidem sic. alius vero sic. 1. Cor. 7. Prout a Domino, aut ad contemplationem, aut ad astionem, aut ad vita mixta aliquod genus vocati sumus. . . Secus, utique nec animam, nec vires Deo dicamus: nec vivimus ex fine, propter quem Nemo vitæ suæ est Dominus, ut prodigere possit. Administratores sumus. ... Administrator autem, qui, ex bonis suz administrationi commissis, quatuor talenta per ludum perdit, & quintum denique in bonum Domini adhibet: quo jure fidelis appellari me-reatur? . . Concludite, Domini, quam multi sint servi pigri. Servus piger autem non salvatur, etiamsi otium ejus de catero innocens esset. . . Attamen nolite errare. Orium vita mollis non est innocens otium. ... Reum est de multis peccatis omissionis, qui faciunc fervum pigrum: & accedent paulo post multa peccata commissionis, ex quibus fit servus malus. . . Sequitur , quod dicebam: Amator vitæ mollis neque est servus Del, neque erit.

#### Pars II.

# Qui molliter vivit, nunquam erit Servus Dei.

- 1. A Ssertionis ratio in ipsa vitæ deliciosæ natura continetur, sive illam in sua origine, & prosecutione: sive in essectis intueamur. . . . Originem vitæ mollis in neglecta
  educatione invenio. Prosecutionem video a
  lucris injustis cum damno tertii sustentari. . .
  Effectus experientia duos loquitur, docens,
  quod homo mollis circa animæ pericula neque cautus sit, neque magnanimus. . Ex his
  patebit ad nauseam, utrum deliciæ mollium
  sint deliciæ innocentes. O spes inanes! o vanajactantia! o misera cæcitas! . Attendite..
- 2. Et primum quidem rarissime illi, quibus rigida educatio obtigit, cum incipiunt esse
  fui juris, rarissime, inquam, ad amorem otis
  ac voluptatum rapiuntur, saltem si rigori illi,
  quem fortasse tristis egestas imperavit, prudens Pater, aut bona Mater pia monita addiderunt, tenerum alumnum per Christianæ
  Philosophiæ principia docentes ex necessitate
  virtutem sacere, hominemque non a fortunis, sed a moribus æstimare. Primæ opiniones, & primæ affectiones scimus, quam robustas

bustas vires in ultimam usque ætatem exerant.
.. Itaque qui laborem sastidiunt, omnemque vitæ felicitatem in diversionibus, quas vocant, ponunt, nescientes, qua ratione aliter horas suas agere jucunde possint : næ illi maniseste produnt, quod ab incunabulis erronea axiomata cum lacte biberint, a quo similiter erronei affe-Etus nutriti sint... Animas hominum in perfe-Etione natura aquales effe Philosophi docent. Inaqualitas operationum tribuitur officina, id eft, corpori, cujus diversitas in organis tanquam in instrumentis efficit diversitatem actionum. ... Porro, ut perfectior efformetur constitutio corporis, multum possunt Parentes conferre, nimirum, si matrimonium in ætate competente contraxerint: si moderate utantur: si in cibo & potu mensuram teneant: si liberi nati a Matre propria lactentur: se sapienter, puta, cum observa-tione temporis, quantitatis, & qualitatis alantur: si corpus exercere per idoneos motus doceantur. Et vero indoles, sanitas, forma, robur virium, gestus, incessus, agilitas, omnis morum gratia ab his Parentum industriis in filios manat. . . Quodsi hæc ita sint, num eosdem in teneros animos nihil posse putabimus?.. Imo omnes historiæ docent primæ puerorum educationi omnia poene & bona, & mala deberi. . Ineptæ gerula, quæ quidquid cupediarum aut crepundiorum infans petit, semper concedunt, ne puellum contri-sent: prima semina contumacia mentibus inferunt,

ferunt, olim in incorrigibilem licentiam erupturæ. . . Mater, quæ pueri acediam in orando non damnat: impudentiam in verbis ac factis non reprehendit: non arguit otium: cruditatem non plectit: impatientiam patitur: Ismaelem educat, cujus manus contra omnes, & manus omnium contra ipsum erunt. . . . Pater, qui mores, studia, recreationes adolescentis per se, aut per moderatorem non ordinat : qui mentienti arridet : jurantem laudat: irascenti, & vindicanti se plaudit: murmuranti aut susurranti aures benevolas præbet: a labore avocat: ad ludicra invitat, vitæ beatæ imaginem ex Epicuri Prototypo in tabula rasa depingens: & non Evangelicæ severitati, sed ritibus Sybariticis juvenculum affuefaciens: credite mihi DD. Sodales! filium inferno præparat : & nunquam pupus ejusmodi ex Christianismi infantia ad virile robur pertinget: nunquam intra limites in-nocentia suis deliciis fruetur diu. . . S. Augustinus ejusmodi pueritiz suz fata deplo-

quibus l'uer inescatur, nimis difficilem talis educatio facit: & prosecutionem per media honesta continuandam impossibilem reddit sumptuum magnitudo, quos vita mollis conditio exigit. . . Fodere non valent homuli delicati, & mendicare erubescunt: igitur postquam (quod necesse est) celeriter cum prodigo

digo patrimonium suum abliguriverunt, quid facient? . . . Adhuc incedent vestiti bysso & purpura? Ità, sed aliena, non sua. Nuda risui prostabit cornicula, si mercator, & sartor, quod suumest, detrahent. . . Adhuc epulabuntur quotidie splendide? ita, sed in menda quam decepti creditores, aut subditi oppressi, atque ad sortem Lazarorum redactisternent. . . . Adhuc inter illos numerabuntur, qui Sap. 15. Lusum esse vitam suam astimaverunt: neque crediderunt, se esse natos ad seria? Ita: sed susum adornant vis ac sraus, quia (quod ibidem sequitur) putant conversationem vitæ suæ unice componendam esse ad sucrum, & oportere undecunque, eriam ex malo acquirere. . Judicate, num ex origine, & prosecutione vitæ mollis spes prudens de diuturna innocentia formari possit.

4. Et perit omnino spes, si effectus consideremus. Dixi: vita mollis facit, ut circa
peccandi pericula neque cauti, neque magnanimi simus. . . Nibil mali facio, inquis:
si laute comedo, si ludo, si salto, si accedo
comædias, si conversationes amo, si venationes, si musicam: quid enim horum Decalogus prohibet? Nihil prohibet, sateor . . .
Obiter tamen doctrinam theologicam certam,
& ab omnibus scholis receptam ut notes, velim: Multa per se, & speculative bonista
sunt, qua per accidens, & practice probibita
fiunt

District to Google

fiunt. . . Ratio elt, quia quæ in speculatione absunt circumstantia, ordinarie accedunt in praxi: unde actionis indifferentia tollitur: atque quod per se bonum erat ex integra causa, malum fit ex aliquo defectu. . . Gratulor tibi, fi inter tuas delicias tibi hoc non contingat. ... Cautissimus ut sis, necesse esse intelligo: quod sis, vix credo. . . . Cautela enim cura est: & cura moles, quæ torrenti voluptatum opponitur. . . Difficulter persuades, fore, ut nunquam diruas molestum obicem: neque ad latera super ripam alterutram divageris. . . Deinde, non quæro, quid mali facias, sed num aliquid boni, & illud bene? Nam si ita vivere, uti tu vivis, est pro Cœlo contendere: nescio, quid acedia fit. . . Certe negare non potes, quod vita ista sit sterilis : neque a veste nuptiali decora, sine qua nemo ad Cœnam magnam admittitur. . . Întrare volentem si interroget Deus : Quid fecisti Calo dignum? Age! Quid respondebis? Hem! quam male & in illa licentia, & in ista inertia caveas tibi: ... Vah! Quæ omnium innocentissimæ videntur Narium deliciæ, raro innocentes funt. Peccatur ante usum tabacci, quia prima causa movens ordinarie est juvenismus, & vanitas. Peccatur in usu per inanem jaciantiam pyxidis, & per intempevantiam ex copia pulveris. Peccatur pol usun cum scandalo, quando per tuam importunitatem ne in templo quidem vicinis liget esse devotis. . . Ecce! odoratus deliciæ . cautecautelam requirunt: quid de aliorum sensuum innocentia judicemus? . . .

5. Accedit, quod delicatus miles quam incautus est ad pericula, ne temere se objiciat; tam timidus esse soleat, si repente inciderit.. Quid ages miser: si ex vicino igne fomes inflametur? si ambulantem in glacie, & jam lapsantem, diabolus impellat in casum? si exempla intueberis fine pudore peccantium? si verba audies flagitia sua tanquam facinora gloriosa jactantium? si pudor invadet, quod inter impudentes minus fis impudens? si amicorum risus ac sannæ tuam simplicitatem exibilent? Si Præpositorum aut Parronorum imperium communionem sceleris cum minis exposcat? si metus incessat, ne gratia tui Principis excidas, nisi impia mandanti obedias? si premens egestas urgeat, ut jus contra jus dicas plus offerenti? si amor honoris po-Rulet, ut injuriam vindices? si miseratio uxoris ac liberorum prohibeat, ne male parta restituas? si imminens vitæ aut sanitatis jactura remedium suggerat a conscientia damnatum? Quid, inquam, quid ages Trossule, intalibus rerum circumstantiis positus? . . . Nimirum cum Aquilonibus certabis tu, qui Favonies metuis? . . . Leones & ursos lacerabis, qui ad musculi occursum pallescis: . . Goliathos in aperto campo prosternes, qui

post valla castrorum ad bombum sistulæ contremiscis?.. Ah! nunquam magnus animus

Christianæ fortitudinis ac mortificationis exercitiis non durato... Viri molles cum ad pugnam vocantur: molestias & labores pertæsi, continuo impossibilitatem cum difficultate confundentes, clamant: Non possum venire! & simul omnes excusant se, alius, quia villam emit, & experiundæ vitæ suburbanæ desiderio rapitur: alius, quia boves emit, & in spe lucri suum gaudium habet: alius, quia uxorem duxit, & tenetur amplexibus. O homines imbelles, quibus ne tantilla quidem impedimenta affectionum superare est animus! Vistoria sui est opus. Quid tum? Quantulacunque requiratur: nulli mortificationi sufficiunt vires semiviri sibi indulgentis, & vitæ molli assueti... Virtus a viro dicitur, & vir a vi. Sine vi neque vir datur, neque virtus: atque adeo neque meritum,neque constantia. . . Certa est veritas: Qui molliter vivunt, neque sunt servi Dei, nec crunt.

Epilogus.

Sequitur, moderationem adhibendam esse in usu deliciarum etiam licitarum: & valedicendum non prohibitis modo, sed etiam superfluis, atque continuis. Recreatio sit Recreatio, non occupatio; medicina, non cibus. Admittatur raro, ac parce, non quotidie, nec ultra dosin, quam prudens anima archiater prascripsit. Praxis in determinatione ordinis diurni consistit, per quem suum recreationibus, earumque quantitati &

qualitati tempus decernatur, congrue ad con-ditionem ac statum.... Suæ corpori horæ dentur', nihil oblifto: fed fuz quoque dentur anima, & suæ negotiis. . . . Non possum ex ordine vivere! Ignava vox! Quid enim sperem ab agro, qui le esse incurabilem: quid a milite, qui hostem esse invincibilem opinatur? . . Vince teipsum, serve piger, & tuam acediam vince!... Vincis te, ut fias fanus, ut doctus, ut dives : cur non ut Sanctus evadas? Possum & debeo: hæc duo tibi persuade: & eris servus bonus.... Si negas te pose: facis injuriam viribus natura & gratia, Si negas te debere : contradicis Christo clamanti: Contendite! . . . Vi opus est! vim vita Chri-Stiani requirit, & vita Fanitentis. . . . Curergo non facio mihi vim? . . Acedia obstat , maledicta acedia, que una causa est tristissimi gemitus de vita præterita: Multa mala feci!
parum boni! & boc ipsum parum bene! . . . Eja! irascamur furiæ! Ira excitat ad usum virium, & fortes etiam fæminas ac pueros facit. . . Irascamur! Vivat JESUS! moriatur. acedia!.. Surgamus, & ira causas meditemur, ut duret, imo ut vertatur in odium.

### MEDITATIO II.

De Malo acedia.

Mane doloris materia fuit actus, & status peccati. . . . Doloris filia est ira, & odium F 3 fui. fui. Odii objectum acedia. Motivum odii odium Dei adversus acediam. Puncta tria: Odium Dei Patris, 1mum. Odium Dei Filii, 2dum. Odium Spiritus sancti, est punctum 3tium. Fructus Resolutio: volo vitam præteritam emendare cito, quocunque labore constet! Componite animos ad attentionem: Deus nos videt, Deus osor acediæ. Imploremus pro gratia, Edicamus: veni Creator Spiritus!

Præludium 1. Exhibemus nobis Christum, difcipulos, se patiente, & orante, dormientes excitantem cum gemitu: Simon dormis? non potusisti una hora vigilare? Marc. 14.

Præludium 2. Dicamus cum Davide: Domine! Secundum milericordiam tuam vivifica me: & custodiam testimonia oris tui! Psalm. 118.

#### PUNCTUM I.

# Odium DEI Patris adversus Acediam.

1. MAtth. 21. Christus Pharisæis hanc parabolam loquitur: Homo quidam babebat duos filios: & accedens ad primum dixit: Fili! vade bodie: operare in vinea mea! Ille autem respondens ait: nolo! Postea autem panitentia

Light day Google

tentia motus abiit. Accedens autem ad alterum dixit similiter. At ille respondens ait: Eo Domine! & non ivit. Quis ex duobus fecit voluntatem Patris? Dicunt Ei : Primus. Dicit illis JEsus: amen dico vobis, quia Publicani & Meretrices pracedent vos in regnum Dei. Digna consideratione sententia. . Duo filii Dei Patris sunt duo populi, Gentilium unus, alter Judzorum. Uterque vocatus est ad laborem. Vocatæ gentes, dixerunt: Nolo! sed postea prædicantibus Apostolis poenitentia motæ venerunt in Ecclesiam, &strenue laborarunt... Vocati autem Judzi, suscepto De-calogo, dixerunt: Eo, Domine! sed non iverunt! tæduit servare præceptum, & DEI voluntatem a Christo prædicatam alacriter exequi: procrastinabant de die in diem: Legi Moysis adhærebant ad speciem: difficultates autem susceptioni Legis Christianz obstantes vincere non audebant. Quid factum est? DEUS iratus acedia, Judais reprobatis elegit gentes, ex quibus Publicani ac meretrices pænitentes, Judæos cætera innocentissimos præcedent in regnum DEI. . .

2. Fallor? aut hæc Parabola eandem de odio Dei Patris erga acediam doctrinam habet, quam minæ apocalypticæ promulgant, cum DEUS patientius se ferre frigidum te-statur, quam tepidum malle: Quia tepidus es, incipiam te evomere ex ore meo præ nausea, Apoc. 1. Ratio est, quia nullum vitium

4 inten-

#### Pars II.

# Qui molliter vivit, nunquam erit Servus Dei.

- 1. A Ssertionis ratio in ipsa vitæ deliciosæ natura continetur, sive illam in sua origine, & prosecutione: sive in essectis intueamur. . . Originem vitæ mollis in neglecta educatione invenio. Prosecutionem video a lucris injustis cum damno tertii sustentari. . . Effectus experientia duos loquitur, docens, quod homo mollis circa animæ pericula neque cautus sit, neque magnanimus. . Ex his patebit ad nauseam, utrum deliciæ mollium sint deliciæ innocentes. O spes inanes! o vanajactantia! o misera cæcitas! . Attendite.
- 2. Et primum quiden rarissime illi, quibus rigida educatio obtigit, cum incipiunt esse
  fui juris, rarissime, inquam, ad amorem otis
  ac voluptatum rapiuntur, saltem si rigori illi,
  quem fortasse tristis egestas imperavit, prudens Pater, aut bona Mater pia monita addiderunt, tenerum alumnum per Christianæ
  Philosophiæ principia docentes ex necessitate
  virtutem sacere, hominemque non a fortunis, sed a movibus æstimare. Primæ opiniones, & primæ affectiones scimus, quam robustas

bustas vires in ultimam usque ætatem exerant.
.. Itaque qui laborem fastidiunt, omnemque vitæ felicitatem in diversionibus, quas vocant, ponunt, nescientes, qua ratione aliter horas suas agere jucunde possint : næ illi maniseste produnt, quod ab incunabulis erronea axiomata cum lacte biberint, a quo similiter erronei affe-Elus nutriti sint... Animas hominum in perfe-Gione natura aquales effe Philosophi docent." Inaqualitas operationum tribuitur officina, id est, corpori, cujus diversitas in organis tanquam in instrumentis efficit diversitatem actionum. Porro, ut perfectior efformetur constitutio corporis, multum possunt Parentes conferre, nimirum, si matrimonium in ætate competente contraxerint: si moderate utantur: si in cibo & potu mensuram teneant: si liberi nati a Matre propria lactentur: si sapienter, puta, cum observatione temporis, quantitatis, & qualitatis alantur : si corpus exercere per idoneos motus doceantur. Et vero indoles, fanitas, forma, robur virium, gestus, incessus, agilitas, omnis morum gratia ab his Parentum industriis in filios manat. . . Quodsi hæc ita sint, num eosdem in teneros animos nihil posse putabimus?.. Imo omnes historiæ docent primæ puerorum educationi omnia pœne & bona, & mala deberi. . . Ineptæ gerula , quæ quid-quid cupediarum aut crepundiorum infans pe-tit, semper concedunt , ne puellum contristent: prima somina contumacia mentibus inferunt.

ferunt, olim in incorrigibilem licentiam erupturæ. . . Mater, quæ pueri acediam in orando non damnat: impudentiam in verbis ac factis non reprehendit: non arguit otium: cruditatem non plectit: impatientiam patitur: Ismaelem educat, cujus manus contra omnes. & manus omnium contra ipsum erunt. . . . . Pater, qui mores, studia, recreationes adolescentis per se, aut per moderatorem non ordinat : qui mentienti arridet : jurantem laudat: irascenti, & vindicanti se plaudit: mur-muranti aut susurranti aures benevolas præbet: a labore avocat: ad ludicra invitat, vitæ beatæ imaginem ex Epicuri Prototypo in, tabula rasa depingens: & non Evangelicæ severitati, sed ritibus Sybariticis juvenculum assuefaciens: credite mihi DD. Sodales! filium inferno præparat: & nunquam pupus ejusmodi ex Christianismi infantia ad virile robur pertinget : nunquam intra limites innocentia suis deliciis fruetur diu. . . S. Augustinus ejusmodi pueritiz suz fata deplo-

3. Nimirum abdicationem voluptatum, quibus Puer inescatur, nimis difficilem talis educatio facit: & prosecutionem per media honesta continuandam impossibilem reddit sumptuum magnitudo, quos vita mollis conditio exigit. . . Fodere non valent homuli delicati, & mendicare erubescunt: igitur postquam (quod necesse est) celeriter cum prosecutione dico

digo

digo patrimonium suum abliguriverunt, quid facient? . . . Adhuc incedent vestiti bysso & purpura? Ità, sed aliena, non sua. risui prostabit cornicula, si mercator, & sar-" tor, quod luum est, detrahent... Adhuc epulabuntur quotidie splendide? ita, sed in mensa, quam decepti creditores, aut subditi oppressi, atque ad sortem Lazarorum redactisternent. . . . Adhuc inter illes numerabuntur, qui Sap. 15. Lusum effe vitam suam astimaverunt : neque crediderunt, se esse natos ad seria? Ita: sed lusum adornant vis ac fraus, quia (quod ibidem sequitur) putant conversationem vitæ suæ unice componendam esse ad lucrum, & oportere undecunque, eriam ex malo acquirere. . . Judicate, num ex origine, & prosecutione vitæ mollis spes prudens de diuturna innocentia formari possit.

4. Et perit omnino spes, si effectus consideremus. Dixi: vita mollis facit, ut circa
peccandi pericula neque cauti, neque magnanimi simus. .. Nibil mali facio, inquis:
si laute comedo, si ludo, si salto, si accedo
comœdias, si conversationes amo, si venationes, si musicam: quid enim horum Decalogus prohibet? Nihil prohibet, sateor ...
Obiter tamen doctrinam theologicam certam,
& ab omnibus scholis receptam ut notes, velim: Multa per se, & speculative honsta
sunt, qua per accidens, & practice prohibita
fiunt

fiunt. . . Ratio est, quia quæ in speculatione absunt circumstantia, ordinarie accedunt in praxi: unde actionis indifferentia tollitur: atque quod per se bonum erat ex integra causa, malum fit ex aliquo defectu. . . Gratulor tibi, si inter tuas delicias tibi hoc non contingat. . . Cautissimus ut sis, necesse esse intelligo: quod sis, vix credo. . . . Cautela enim cura est: & cura moles, quæ torrenti voluptatum opponitur. .. Difficulter persuades, fore, ut nunquam diruas molestum obicem: neque ad latera super ripam alterutram divageris. . . Deinde, non quæro, quid mali facias, sed num aliquid boni, & illud bene? Nam si ita vivere, uti tu vivis, est pro Cœlo contendere: nescio, quid acedia fit. . . Certe negare non potes, quod vita ista sit sterilis: neque a veste nuptiali decora, sine qua nemo ad Cœnam magnam admittitur. . . Intrare volentem si interroget Deus: Quid fecisti Calo dignum? Age! Quid respondebis? Hem ! quam male & in illa licentia, & in ista inertia caveas tibi: ... Vah! Quæ omnium innocentissimæ videntur Narium deliciæ, raro innocentes funt. Peccatur ante usum tabacci, quia prima causa movens ordinarie est juvenismus; & vanitas. Peccatur in usu per inanem jactantiam pyxidis, & per intempevantiam ex copia pulveris. Peccatur post usum cum scandalo, quando per tuam im-portunitatem ne în templo quidem vicinis licet esse devotis. . . Ecce ! odoratus deliciz

cautelam requirunt: quid de aliorum sensum innocentia judicemus? . . .

5. Accedit, quod delicatus miles quam incautus est ad pericula, ne temere se objiciat: tam timidus esse soleat, si repente inciderit.. Quid ages miser: si ex vicino igne fomes inflametur? si ambulantem in glacie, & jam lapsantem, diabolus impellat in casum? si exempla intueberis fine pudore peccantium? si verba audies flagitia sua tanquam facinora gloriosa jactantium? si pudor invadet, quod inter impudentes minus fis impudens? si amicorum risus ac sannæ tuam simplicitatem exibilent? Si Præpositorum aut Patronorum imperium communionem sceleris cum minis exposcat? si metus incessat, ne gratia tui Principis excidas, nisi impia mandantiobedias? si premens egestas urgeat, ut jus contra jus dicas plus offerenti? si amor honoris postulet, ut injuriam vindices? si miseratio uxoris ac liberorum prohibeat, ne male parta restituas? si imminens vitæ aut sanitatis jactura remedium suggerat a conscientia damnatum? Quid, inquam, quid ages Trossule, intalibus rerum circumstantiis politus? . . . Nimirum cum Aquilonibus certabis tu, qui Favonies metuis? . . . Leones & ursos lacerabis, qui ad musculi occursum pallescis:... Goliathos in aperto campo prosternes, qui post valla castrorum ad bombum sistulæ contremiscis? . . Ah! nunquam magnus animus habitat in corpore a deliciis effeminato, & Chri-

Christianæ fortitudinis ac mortificationis exercitiis non durato... Viri molles cum ad pugnam vocantur: molestias & labores pertæsi, continuo impossibilitatem cum difficultate confundentes, clamant: Non possum venire! & simul. omnes excusant se, alius, quia villam emit, & experiundæ vitæ suburbanæ desiderio rapitur: alius, quia boves emit, & in spe lucri suum gaudium habet: alius, quia uxorem duxit, & tenetur amplexibus. O homines imbelles, quibus ne tantilla quidem impedimenta affectionum superare est animus! Vistoria sui est opus. Quid tum? Quantulacunque requiratur: nulli mortificationi sufficiunt vires semiviri sibi indulgentis, & vitæ molli assueti... Virtus a viro dicitur, & vir a vi. Sine vi neque vir datur, neque virtus: atque adeo neque meritum,neque constantia. . . Certa est veritas: Qui molliter vivunt, neque sunt servi Dei, nec erunt.

Epilogus.

Sequitur, moderationem adhibendam esse in usu deliciarum etiam licitarum: & valedicendum non prohibitis modo, fed etiam superfluis, atque continuis. . . Recreatio sit Recreatio, non occupatio; medicina, non ci-Admittatur raro, ac parce, non quotidie, nec ultra dofin, quam prudens anima archiater præscripsit. . .. Praxis in determinatione ordinis diurni consistit, per quem suum recreationibus, carumque quantitati &

qualitati tempus decernatur, congrue ad conditionem ac statum. ... Suz corpori horz dentur', nihil oblisto: sed suz quoque dentur anima, & suæ negotiis. . . . Non possum ex ordine vivere! Ignava vox! Quid enim sperem ab agro, qui se esse incurabilem: quid a milite, qui hostem esse invincibilem opinatur?. Vince teipsum, serve piger, & tuam acediam vince! . . . Vincis te, ut fias lanus, ut doctus, ut dives : cur non ut Sanctus evadas? Possum & debeo: hæc duo tibi persuade: & eris servus bonus.... Si negas te pofe: facis injuriam viribus natura & gratia. Si negas te debere : contradicis Christo clamanti: Contendite! . . . Vi opus est! vim vita Chri-Stiani requirit, & vita Fanitentis. . . . Curergo non facio mihi vim? . . Acedia obstat . maledica acedia, que una causa est tristissimi gemitus de vita præterita: Multa mala feci! parum boni! & boc ipsum parum bene! . . . Eja! irascamur furiæ! Ira excitat ad usum virium, & fortes etiam fæminas ac pueros facit. . . Irascamur! Vivat JESUS! moriatur. acedia! . . Surgamus, & ira causas meditemur, ut duret, imo ut vertatur in odium.

### MEDITATIO II.

De Malo acedia.

Mane doloris materia fuit actus, & status peccati. . . . Doloris filia est ira, & odium F 3 fui. fui. Odii objectum acedia. Motivum odii odium Dei adversus acediam. Puncta tria: Odium Dei Patris, Imum. Odium Dei Filii, 2dum. Odium Spiritus sancti, est punctum 3tium. Fructus Resolutio: volo vitam præteritam emendare cito, quocunque labore constet! Componite animos ad attentionem: Deus nos videt, Deus osor acediæ. Imploremus pro gratia, Sidicamus: veni Creator Spiritus! ...

Præludium 1. Exhibêmus nobis Christum, discipulos. se patiente, & orante, dormientes excitantem cum gemitu: Simon dormis? non potuisti una hora vigilare? Marc. 14.

Præludium 2. Dicamus cum Davide: Domine! Secundum milericordiam tuam vivifica me: & custodiam testimonia oris tui! Psalm. 118. . .

#### PUNCTUM I.

## Odium DEI Patris adversus Acediam.

bolam loquitur: Homo quidam babebat duos filios: & accedens ad primum dixit: Fili! vade bodie: operare in vinea mea! Ille autem respondens ait: nolo! Postea autem panitentia

tentia motus abiit. Accedens autem ad alterum dixit similiter. At ille respondens ait: Eo Domine! & non ivit. Quis ex duobus fecit voluntatem Patris? Dicunt Ei : Primus. Dicit illis JEsus: amen dico vobis, quia Publicani & Meretrices pracedent vos in regnum Dei. Digna consideratione sententia. . Duo filii Dei Patris sunt duo populi, Gentilium unus, alter Judzorum. Uterque vocatus est ad laborem. Vocatæ gentes, dixerunt: Nolo! sed postea prædicantibus Apostolis poenitentia motæ venerunt in Ecclesiam, & strenue laborarunt... Vocati autem Judzi, suscepto Decalogo, dixerunt : Eo, Domine! fed non iverunt! tæduit servare præceptum, & DEI voluntatem a Christo prædicatam alacriter exequi: procrastinabant de die in diem: Legi Moysis adhærebant ad speciem: difficultates autem susceptioni Legis Christianæ obstantes vincere non audebant. Quid factum est? DEUS iratus acedia, Judais reprobatis elegit gentes, ex quibus Publicani ac meretrices pœnitentes, Judzos cztera innocentissimos 

2. Fallor? aut hæc Parabola eandem de odio Dei Patris erga acediam doctrinam habet, quam minæ apocalypticæ promulgant, cum DEUS patientius se ferre frigidum testatur, quam tepidum malle: Quia tepidus es, incipiam te evomere ex ore meo præ nausea, Apoc. 1. Ratio est, quia nullum vitium

4 inten-

intentionibus Dei pertinacius repugnat, quam acedia. Singula enim laborio/a sunt, atque adeo facilius fatigant peccantem. . Sine multo labore, ac curis nunquam superbus evehitur ad Eminentiam, cui inhiat: nunquam invidus æmulum sternit, ex cujus felicitate affligitur: nunquam avarus pecunias coacervat votis suis æquales: nunquam luxuriosus, nunquam gulosus suæ libidini satisfacient: nunquam iracundus exequetur vindictam: passim se ratio loci aut temporis: passim sehomines probi & improbi consiliis male feriatis opponunt: opus est vi, ut metam obtineas: Homo piger & languidus nunquam pertinger. Acedia fola fine labore sustentat se: & si laborare etiam cogitur, didicit sibi parcere, contenta imperiis obtemperasse utcunque. . . Itaque sæpe fit, ut eætera vitia laffentur in via iniquitatis, & folo mutato objecto in virtutes vertantur ( datur enim superbia sanca, invidia sancta, avaritia sancta, fancta ira, (ancta gula, fancti amores) acedia fola, quamdiu est, vitium est: nemoque difficilius convertitur ad Deum, quam qui se acediæ mancipavit. . . In promptu causa est. Conversio requirit animum strenuum, qui audeat seipsum, & obstantes molestias vincere: ejusmodi victoriis autem alii vitiosi quidem, non autem neediofus affueseit, saltem nisi. (quod fit) comes acediz ad latus eat aliud vitium, quod inertiam stimulet. A Deo fi stimulatur; vel omnino recalcitrat, laborem finfingens in præcepto: vel procrastinat certe; vocanti lentum illud, ac somnolentum Cras! Cras! contumeliole reponens. Quid? Non est causa Deo Patri, ex qua ignavo filio irascatur, & oderit? ... Suo quemlibet hominem statui, suis officiis auctor Natura destinavit, haud secus ac cetere creature singule ad fuos fines producte funt, determinato fingulis certo tempore, quo servire intentioni Factoris sui debent sine dilatione. . . . Pondus, numerum, mensirram, ordinem, modum agendorum sapientissimus Conditor universi ab aterno disposuit. . . Voluntate figni, quid, quo tempore, qua ratione cuilibet agendum vel omittendum sit, declaravit. :.. Solus Peccator huic declarationi le opponens turbavit rerum ordinem defignatum: Deumque coegit, ut, quem gloriz suz gradum per voluntatem signi obtinere non potuit: per voluntatem beneplaciti, cui resisti non potest, sibi assereret. . . Quæ est autem voluntas signi in Deo? Est illa, quam per pracepta & consilia nobis manifestat. . . Et quis se præceptis, consiliisve opponit? Acedia utique, acedia sola poene, quippe que non audet resistere violentis affectibus rapientibus ad actus probibitos: vel non vult vin-cere molestiam, quæ vincenda est, ne omittentur actus pracepti : vel certe impedit, ne, quæ facienda funt, fiant bene : & fiant in tempore... Dixit Piger: Eo Domine. Et non Fr

ivit.... Cur non ivit? Quia hodie non fult dispositus: quia hodie non lubuit: quia tæduit.... At cras ibit? Imo cras ire non poterit. Turbatus est ordo, quem constituit voluntas signi: succedit ordo alius, quem statuit voluntas beneplaciti, & nempe Publicani ac meretrices pænitentes in tempore, quod illis voluntas signi designavit, præcedent

in Regnum DEL. ...

3. Novum hoc lumen est, & lumen horrendum... Certam glorize mensuram sibi constituit DEUS Pater, cum Mundum creavit. Est evidens veritas, quia gloriam undequaque infinitam ad extra intendere non potuit. Porro constitutam mensuram consequendi medium erat geminum: alterum Series eventuum, quam cupiebat voluntas figni in DEO, si illi homines & Angeli obedi-rent per bonum usum liberi arbitrii: alterum feries eventuum, quam absolute decreverat voluntas beneplaciti in DEO ex suppositione, si hi aut illi homines aut Angelinon obedirent. Dedecuisset enim Creatoris five potentiam, five sapientiam, si decretam semel mensuram gloriæ asserere fibi per aliam viam non potuiffet , aut non voluisset, postquam primam viam ire homines & Angeli reculassent. Quid sequitur? Mensuræ partem illam, quam DEUS a me exigit, certissime DEO reddam vel sponte se secundum ordinem voluntatis signi: vel coacie, secundum ordinem voluntatis beneplaciti. Lux terribilis! nam hæc veritas manisestat, quam merito DEUS Pater acediam
oderit... Bonitas Patris, infinita bonitas
facit, ut DEUS mallet consequi sinem suum
per voluntatem signi, seu per præcepta, per
consilia, per promiss, per minas, per inspirationes: Acedia autem, hæc omnia negligens, facit, ut plane invitus debeat procedere secundum voluntatem beneplaciti per
ultionem inobedientiæ, & supplicia congrua,
ex Patre mutatus in Judicem ... Superi!
Quam cœcus sui, qui tantum acediæ malum
huc usque non vidi!

quod reliquis etiam Creaturis liberum arbitrium Creator concesserit. Hactenus ex voluntate divini beneplaciti, quidquid ab illis sit, aut non sit, agunt, quin possint aliter agere: ... Cali enarrant gloriam Dei, & opera manuum ejus annuntiat sirmamentum per ordinatissimos motus, & conversiones suorum orbium: Dies diei erustat verbum: one nox nosti indicat scientiam de summo artissee tam admirabilis machinæ. Pone autem, quod dixi: posse has creaturas per abusum libertatis Creatori resistere: pone Solem per acediam nolle esse luminare majus: Lunam per superbiam nolle esse luminare minus: Ignem per invidiam nolle luce-

re aeri: aquam per avaritiam nolle rigare cerram: non vides, quæ per banc renitentiam secutura esset pulcherrimi ordinis per-turbatio? Non intelligis, quantum gloriæ suæ detrimentum ex operis sui deturpatione Deus pateretur? . . . Atqui o bone, sicut ex voluntate beneplaciti constituit Deus certum ordinem actionum naturalium congrue ad mensuram gloriæ semel electam: ita ad eundem finem delignavit certam seriem actionum bonarum moralium ex voluntate signi: Et hanc seriem tu interrumpis vel male agendo, vel nibil agendo, vel, quod hodie volebat DEUS, differendo in crastinum: adverte, quid futurum sit tibi. . . . Sol, si wellet solis Europæis, non autem Americanis lucere: Luna si vellet diei, non autem nocti præesse: Elementa si vellent locum mutare: iratus Creator rebelles in antiquum nihilum redigeret: atque obsequentiores famulos ex luto ac pulvere ad gloriæ suæ reparationem produceret. . . . Ecce! hoc est, quod dicebatur : Publicani & meretvices præcedent vos! Vos, qui ex voluntate signi per acediam sponte non vultis servire Deo ad gloriam Misericordia : ex voluntate beneplaciti servietis coacte ad gloriam Justitia. ..

District Goo

<sup>5.</sup> Heu me! Pater peccavi! nam quoties seriem actionum, quam mihi per voluntatem figni manisestaveras, turbavi, ma-

lum agendo, nibil agendo, imo & bonum procrastinando! . . . Quousque differam igitur Emendationem vitæ præteritæ? . . Illam emendat dolor: Hodie dies doloris est: hodie fiat emendationis initium. . . Hodie voluntas figni ad dolorem invitat: Obedio. . . Doleo, Pater mi! quod intentionibus tuis minus, quam oportebat, responderim. . . . Maledicta acedia! tuum est crimen, quod ita vixerim, ut de me dicere Pater cœlestis possit, quod de tot aliis dixit: Panitet me fecisse hominem! . . . Absit hoc a te Pater mi! Me. Me poenitet fuisse bominem, cujus merito pudere te possit! Pænitet! . . verum hodie finis sit socordia mea . . . Sit hac voluntas beneplaciti tui, ut, quod dedisti velle, des perficere; JESUS Filius tuus, in quo tibi bene complacuit, orat pro me! . . .

Itane vero! JESUS orat pro te? pro homine inutili, pro otiofo, pro supernumerario, quo orbis sine omni damno carere potest: pro servo pigro JESUS orat?... Falleris homule! pro ignavo non orat JEsus: Acediam sicut Deus Pater, sic & Deus Filius odit, quod est



#### PUNCTUM II. Odium DEI Filii.

1. Colligite, obsecro, novas vires ad meditandum : gravistimam enim querelam ex hac cruce audio. Qua utilitas in sanguine meo? Ps. 29. Frigidas horror per ossium medullas fluit. . . Ecce ad tribunal Crucis conflicutus, juberis reddere rationem Serve piger! quomodo talentum preciosi divini sanguinis ad lucrum impenderis. . . Redde rationem! Quæ utilitas in sanguine meo, sive tibi, sive aliis per te? .. Heu me! Poenitet me fecisse hominem! dicit Pater: Pœnitet me redemisse hominem! dicit Filius: quo me verto?.. Qua utilitas in sanguine meo? Miserabilibus modis me torquet hæc quæstio, quia nesclo, quid respondere honeste possim . . . Finis , quem JEsus patiendo intendit, fuit, ut mundaret sibi populum acceptabilem, sectatorem bonorum operum, Tit. 2. Et ego me invenio in Congregatione hominum pigrorum, qui, nisi quod aliquoties rosarium dixerint, aut Psalmos per postam præcipitaverint, non habent, unde sibi blandiantur, quasi operæ pretium fuisset, ut JEsus pro illis sanguinem sunde-ret . . . Apage! turba hominum ignavorum, dedecus, non ornamentum Ecclesiæ funt. . . . Odit Redemptor has fordes, &: Ejicite, clamat, quem? fervum nequam? ita: fed non tantum: Etiam fervum pigrum,

servum inutilem ejicite in tenebras exteriores! Me panitet, pro ejusmodi esse mortuum!

quæ utilitas? . . .

2. Quodnarro de odio Dei Filii contra acediam, non est conjectura, est veritas non solum ex servi pigri damnatione comprobata: sed ex historia de ficu solis radiis clarior. Expendite narrationis adjuncta. Esurit JEsus, ajunt Matthæus c. 21. & Marcus c. 11. vidit ficum, & accedens, ut famem inde compesceret, cum nihil invenisset præter folia, iratus maledixit arbori, quæ continuo ab ipsis radicibus exaruit. . . . Advertite: Non eratetempus ficuum , ait Evangelista , & tamen Christus quærebat ficus in arbore, quià arbor illa erat symbolum hominis, a quo ( tanquam ab arbore, cujus ab arbitrio venit fructus, aut non venit ) Deus semper fructum exspectat. Tu dicis: Ero prudentior, cum ero senior: nunc juvenis sum! Er-ras! Pro arbore rationali semper est tempus ficuum . . . Tu dicis : Serviam DEO in autumno: in vere mihi vivam! O arbor mala! JESUS, qui te plantavit in Ecclesia sua, & rigavit sanguine suo; Si in vere ætatis veniat, & quærat fructum in te: nec in-veniat: quid fiet tibi?... Non erat tempus ficuum! & tamen JESUS maledixit ficui, illaque exaruit . . . Intelligis infortunium, quod tibi imminet?.

3. Et merito irasceris [ESU ! homini ignavo. qui existimat dari tempus posse, in quo ferre fructum non teneatur.... Cum ero vir. aut senex, tunc cogitabo de dignis fructibus pænitentiz! cum statum mutabo, etiam mores mutabo! cum ero maritus, tunc vivam caste! cum ero Sacerdos, tunc vivam caute! cum ero Religiosus, tunc ero parcus temporis, & vivam ex ordine! . . . Homo temerarie! Quid putas? Deus, qui est Dominus tuus in autumno, nunquid non est Dominus tuus in vere? . . . Aut, qui habet, quod imperet feni, non habet, quod imperet viro, aut juveni? . . . Aut fortasse obedire DEO tenetur Maritus, tenetur Sacerdos, tenetur Religiosus: Homo autem cælebs aut laicus non tenetur? . . . O insensati juvenes, quis vos fascinavit, ut velut pullos onagri liberos vos esse natos exi-Alimetis! . . . Aliud nos tuum, [Esu! exemplum docet . . . Ecce! Hic JEsus Filius DEI vivi de cœlo descendens formam servi accepit, ut doceret nos modum serviendi-DEO, a quo ut ei serviremus, creati sumus . Hic igitur JEsus vobis servis otiosis. pigris, lentis, amatoribus nugarum, osoribus laboris acclamat Herili voce : Quid statis tota die otiosi?... Ego Filius DEI vivi! Ego Dominus & Magister vester: Ego in la-boribus a juventute mea. Ps. 87. in laboribus variis atque assiduis sui: & vos, quos (ut nihil de cœlo lucrando dicam) peccatum Adami ad vescendum in sudore vultus sui pane suo damnavit, vos vultis a labore exemptionem prætendere? ... Privilegium, scilicet, quia divites, quia nobiles, quia juvenes estis, jactare? ... Licentiam otiandi tanquam de jure per consuetudinem inter vestrum similes introducto audetis asseree? ... Corruptela est, non consuetudo. Ego sum Veritas! Ego sum Via! Per me, per mea exempla (& non est alius trames) per mea exempla itur ad vitam. Ego autem in laboribus sui, in varis, & assiduis laboribus, ubique & semper, pœne sine remissione, sine requie. ...

. เอรโรง 3/3

4. Et vere ingenuus pudor genas pingit, cum vitam JESU mei inspicio. . Tria verba totam component: Oravit, laboravit, passius est!... Tres amores divinum pectus nimirum penitus occupaverunt, amor orationis, amor laboris, & amor crucis. . Discite servi a Domino, quibus affectionibus locum in cordibus vestris dare debeatis . . . Amor orgationis tantus in JESU fuis, ut, cum diem illi labor rapuisset, nox servire orationi debuerit . . Triginta totos annos oravit in officina Josephi: oravit in templo: oravit in deserto: oravit in foro: oravit in canaculo: oravit in horto: oravit in cruce. . . Cum amore orationis amor laboris certavit . . . Pueritiam ille suam, & juventutem non, ut nostri juvenes solent, stando in foro, vagan-

gando per plateas, garriendo, ludendo, dormiendo agebat : totam in officina Patris sui per labores congruos statui occupabat, donec venit hora, qua a vita privata ad pu-blicam vocabatur. . . Factus vir, totum se, quantus erat, laboribus suæ vocationis dedit nunquam ad vacationem aspirans. . Laborabant pedes, & per itinera fatigabantur: Laborabant manus, & opera misericordia exercebantbenefaciendo, & fanando omnes: laborabat lingua, prædicando pœnitentiam, & quod appropinquaffet Regnum Coclorum: Laborabant omnes vires corporis, & potentiæ animæ, ut docerentur ignorantes, converterentur peccatores, animarentur justi, terrerentur contumaces, superbi confunderentur. . . Fecitque amor Crucis, ut in his laboribus non deficeret JEsus, etsi videret, laborum mercedem non sperandam esse aliam sibi, quam oblocutiones, invidiam, odia, vincula, sputa, flagra, spinas, patibulum. . Eja! Quis animus est. vobis, Domini! ad hanc narrationem? . . . IESUS responsum a vobis expectat ad hanc quæstionem: Quæ utilitas in his exemplis? Qua utilitas in sanguine meo? . . Per vestram vos salutem obtestor! Cogitate ferio, quid respondere velitis, aut possitis. Homo, qui obmutuit, ejectus est in tenebras exteriores. Matth. 22. . .

quod-respondere ad quæstionem non possim

etiam ego interdum, sed misere! . . La-boravi, sed invitus, & coacte! . . . Passus sum, sed impatienter! . . . Quæ utilitas in exemplis Christi? Nimirum bonos illos amores acedia non admisit in cor, amores, qui imitationem Christi mihi faeilem reddidissent . . Orarem ferventer , si amarem orationem: laborarem alacriter, si amarem laborem: paterer fortiter , si crucem amarem. Nunc (o turpe dedecus confessionis meæ!) Nune Missæ paulo longius protractæ me tædet!. Si Breviarium de ea occurrit, ingemisco! . Quoties ad orandum me hora vocat : vel officium adigit: totum pectus tastidium occupat: & veluti de bravio certamen esset, properamus ad finem! . . . Que utilitas in exemplo Christi orantis totas noctes, & usque ad agoniam?... Nunc a laboribus necessariis me celeriter expedio, contentus officio aut statui satisfecisse ad speciem: labores autem arbitrarios vel nullos adícisco: vel in nugas expendo! Quæ utilicas in exemplo Christi laborantis assidue, & cum maxima intensione virium tam corporis, quam animi? ... Nunc si a longe inter occupationes officii vel status mei se Molestia exhibet: Signo crucis contra crucem me munio, & inania solatia ab hominibus emendico! Quæ utilitas in exemplo Christi patientis, nec descendentis de cruce, do-G 2

nec dicere posser: Consummatum est! . . . Inops confilii de responso, quo me vertam? Obsecro, dicite o boni ! Quærit ex me JESUS : Qua utilitas in sanguine meo apud te? Dicite, quid dicere possim?... Angustiæ sunt mihi undique! Maledicha acedia secit, ut neque inter innocentes, neque inter panitentes ferio numerare me audeam! . . . O calamitas ingens! . . . O Anima nobilis! Ergo periit Sanguis JESU in te! ... JESU! Quer vens me sedisti lassus: Redemisti crucem passus: tantus labor jam /rt cassus? . . . Audiam ego ex ore tuo : Panitet me redemiffe bominem hunc? Ah! Ergo ego omnium infelicium infelicissmus sum, quippe qui [Esum ærernum amare non potero: & quem JESUS aternum amare non volet! . . . Parce, o JESU! parce fatenti Reo! absit, ut pœniteat te redemisse huge hominem ! . . . Eccel occurrit, quid respondeam tibi ad difficilem Quastionem: Hac est utilitas in sanguine tuo, quod me tandem serio poeniteat acedix mex! . . . Hac est utilitas , quod sentiam cor accendi in iram heroicam contra meiplum ad satisfaciendum Justitiæ tuæ secundum Rigorem Evangelii tul! . . . Hac est utilitas, quod tandem audiens vocem tuam non obdurem cor meum. Hodie, dixi: hodie incipio vitam novam. Incipio ab emendatione viræ præteritæ per dolorem . . . Eja! Veni S.Spiritus: gratiam doloris intensi dona!...

Verum festina lente, serve piger! gratia doloris intensi est ingens gratia, & donum pretio
sanguinis divini emptum. Acedia tua etiam
Spiritum S. offendit. Vide, utrum ab offenso
sperare donum tam grande possis. . . Agite, Domini! Crescat luctus de rentu acedia: ita cor disponemus sellcius ad recipiendum intensi doloris donum. Crescat luctus! Acedia nostra etiam
Spiritum S. offendit, nam & ipse odio acediam,
quo Pater ac Filius, eodem odit, quod est

# PUNCTUM III. Odium Spiritus Sancti.

Apostolus Eph. 4. Quid ita? Num cadere tristitia in Spiritum potest, qui est sons omnis gaudi? Certe si posset, non aliunde vehementius contristaretur Spiritus S. quam a vitio sua natura directe contrario, hoc est, ab Acedia. Iple est ipsa substantialis latitia, per quam Pater & Filius ex mutua complacentia beati sunt: est mera vita, merus assus, merus ignis, quem Christus venit mittere in terram, ut accendatur. Quid magis repugnat latitia, quam tristitia, fassidium, segnities? & quæ res sibi directius opponuntur, quam vita mors, assui inactio, igni glacies? ... Intellige, quæ illi conventio cum acedia sit. .. Vis inertia, si Philosophis credimus, nulli Spiritui,

solis corporibus inest. Per hanc vim corpus resistit motui, quantum potest: nec illi soli, quem aliud corpus, sed etlam, quem Spiri-tus imprimit, sicut scriptum est Act. 7. Vos semper Spiritui S. resistitis! Et contingit hac resistentia duobus modis, positive, cum caro contumaciter, concupiscit adversus Spiritum, fovendo inclinationes contrarias: aut negative per omissionem seril conatus, quo Spiritus ageret contra carnem . . . Est vero tanta hæc vis inertia. in carne nostra, ut Spiritus folius arbitrii virtute diu obniti non possit: accedere debet vis gratia, roborantis voluntatem, ne corpus, quod corrumpitur, nimis aggravet animam . . . Quodsi voluntas reculet cooperari cum gratia : vis inertiæ vim gratiæ superat. . . Quid sequitur? Victoria est in manibus acedia . . Certe armistitium fit : differtur Conversio: bodie nihil fiet . . . Hem! Sic contristatur Spiritus S. & ex hac contristatione necesse est nasci odium acedia in Spiritu S. cujus gratia nescit tarda molimina . . . Repente fit sonus de cælo, tanquam advenientis Spiritus vebementis , replens totam domum , Ad. 2. Si clausam invenerit: prætervolat. Experta est Sponsa in canticis. Januam pulsavit Sponsus: ipsa moram traxit in aperieudo, lectuli amore detenta. Quid sit? Mox sacti poenitens surgit: aperit: sed dilectus jam declinaverat, Cant. 5. Quæsivit: & non invenit: . Vocavocavit illum: at ille non respondit. Adeo

displicuit tantilla acedia. . .

2. Conclude, quid futurum sit animæ pigra, gratia irrigationes per vim inertia due frustranti. Luc. 13. leges de alia arbore, quam inspiciens Herus dixit Hortulano: Ecce! anni tres sunt : & singulis annis quæsivi fructum ex ea : & non inveni. Succide ergo illam! ut quid terram occupat! . . . Audis sententiam, serve piger? nam de te narratur parabola. Ecce 60. anni funt, ex quo per Spiritus S. gratiam baptismi virtute in Ecclesia collocatus es. Quæro fructum baptismi, ait Deus. Fructus innocentia est: & non invenio... Anni 50. sunt, ex quo confirmatus es sacro Chrismate. Quæro frudum Confirmationis. Fructus est publica mei famulatus confessio: & non invenio . . . Anni 40. lunt, ex quo Sacramenta Poenitentiæ & Eucharistiæ frequentas. Quaro fructum utriusque Mysterii. Fructus est pu-vitas conscientiæ, & elevatio mentis ad ærerna: & non invenio. . . Anni 30. funt , ex quo matrimonium iniisti. Quæro fructum gratiæ Sacramentalis. Fructus est patientia onerum, & pia educatio prolis: & non invenio. . Anni 20. sunt, ex quo ordinatus es Sacerdos. Quero fructum SS. Ordinum. Fructus est service Deo servitutem perfectam, & Ecclesia servitutem proficuam: & non invenio. . . Anni 10. sunt, cum extremum. 271177-G A

inunctus es. Lata erat sententia: fuccide illam! Intercessit aliquis Sanctorum, & inducias impetravit. Fructus induciarum debuisset esse conversio morum: & non invenio. . . . Querela amara! . .

3. Attamen, quam patiens est Spiritus fanctus!.. Ipse non usus tot gratiarum merebatur, ut te tibi relinqueret, imo ut Justitiæ vindicativæ te traderet, etiamsi nullus accessisset abusus, qualis in sacrilego usu Sacramentorum committitur. . . Quousque autem patieris desiderari a te fructus tot titulis expectatos? . . Per quidquid amas, obsecro! noli contristare Spiritum S. & vi majore vim inertia excute ! . . Somnus tuus frater 'mortis æternæ est!.. Baptismus, Ordo, Matrimonium te posuerunt in statu, & jus ad gratiam vocationis dederunt, per quam vires acciperes ad ferenda onera status. . . Hæc gratia vocationis non est una simplex gratia: est series & catena gratiarum continuo ex se pendentium. . . Bene uteris prima, secunda, tertia: gratulor! Sequetur quarta, quinta, sexta. . Septima uti si per inertiam negligis : Heu ! rupta est series ! dissilit annulus catenz, fortassis nunquam deinceps reficiendæ! . . Quam profundus est somnus hominis, quem, non dico, nulla vox Domini. & nulla lux de Cœlo, sed neque tantus strepitus, atque concussio excitat! . . Putas, a letbargo differre ? . . . 4. In-

4. Intelligo jam, quid velis Domine, quando beatos vocas servos, quos inveneris in omni vigilia vigilattes Luc. 12. Nempe non sufficit vigilare in prima vigilia: æque gravis obligatio est vigilandi in secunda, & tertia, ut, quacunque hora veneris, confestim tibi aperire possimus... Ecce anni tres funt! Quid sibi hic determinatus numerus postulat? Non admones me, quod, sicut. omnia in pondere, numero, & mensura fecisti: ita determinatus sit numerus gratiarum, quo completo, finis sit vita salutaris, aut forsitan etiam vita naturalis?.. Habent Medici dies criticos, ex quorum observatione de statu morbi judicant propter alterationem humorum, quam pro illis diebus expectant. Quid si Spiritus sanctus similiter gratias criticas numerat, a quibus si in agro nulla efficiatur mutatio, actum sit de salute? . . Heu! Gratia critica! formidandum Mysterium! Media nocte illa Virgines fatuas excitavit quidem, ac terruit, sed cui bono?

J. Ah! cui bono? æterno a nuptiis exilio miseræ suum somnum luerunt. Et adhuc Simon dormis? Neque ambæ aures tinniunt pigro ad vocem horrendam: Nescio vos?... Domine! Quid est a te nesciri, qui omnia scis?.. Sponse animæ meæ: ergo æternum inter nos divortium erit? nam quomodo amabis animam, quam nescis?.. O infesicium omnium inselicissima creatura, quam nescit

Creator, Redemptor, Sanctificator, quia nescire vult, & poenitet eum fecisse hominem, poenitet redemisse, poenitet sanctificasse! O tri-stis poenitentia, cujus vel sola cogitatio medullam ossium siccet! . . Et tanti mali caufa acedia sit , Acedia, vitium, quod vix a paucis inter vitia numeratur? vitium, de quo vix quisquam se in sacro tribunali accusat? vitium, de quo nemo erubescit: nemo metuit malum: nemo remorfum sentit?. Enimvero Acedia tanti mali est causa, quia servus piger non salvatur: & Acedia fecit, ut sim servus piger: nam qua fronte possum negare banc Minorem? . . Sequitur funesta conclusio: ergo non salvabor! nempe quam=diu acediam amo!...Quousque amabo autem? Exurge in iram anime! Nemo irascitur jufius, quam qui sibi irascitur. Nunquam in causa, rarissime in modo hac ira peccat. . . Exurge anime! neque ut Heli cum filiis egit, languide tecum age. . . Amor proprius hanc furiam fovit, quæ te Spiritui S. exolum fecit. Damnetur ad pænitentiam! Et ne ipsa prenitentia langueat, ac fine pana sit: damnetur ad intensum dolorem, ad confessionem rigidam, ad satisfactionem diuturnam! . . . Nemo me magis læsit, quam ego: totius Trinitatis odio me dignum reddidi! Luam! fic bene me amo. . . .

## Colloquium.

Ss. Trinitas unus DEUS, miserere mei!.. Si tu pro me tam parum egisses, ac ego pro te, quis essem?.. Ah! Pater de Cœlis DEUS! nihil essem!.. Fili Redemptor Mundi DEUS: Filius iræ essem!... Spiritus S. DEUS: titio inserni essem!... Spiritus S. DEUS: titio inserni essem!... DEUS! Secundum misericordiam tuam vivisica me in acediæ exterminium, per quam unam huc usque stetit, quod tibi non dixerim: vivisica me, & custodiam testimonia tua, & mandata solis servis pigris molessa... Poenitet in hoc numero suisse... Poenitet vitæ præteritæ!.. Multa mala seci!.. parum boni!.. & hoc ipsum parum bene!... absurda historia!.. talis vita, nunquid vita? totum nihil valet! incipiamus ab initio!.. Surgamus!

Initium a pænitentia stat. Homo pænitens autem est homo sibi irascens. Tempus iræ est tempus Examinis. Eja! Nemo bodie cubitum eat, nisi prius dixerit sibi: Fatue! atque procrastinationem pænitentiæ per intensum dolorem damnaverit. Punite servum pigrum, punite sine misericordia... Hodierna dies dies doloris suit: Dolor est Iræ pater. Ira facit peccatis sinem. Irascemini! & deinceps noletis peccare. Tardatum

datum satis est. Oportet DEO servire cito! Hac resolutio sit sructus dici ima acta in Dolore ad exterminium acedia, pro emendatione vitæ præteritæ... Dies crastina erit dies amoris, qui nos urgebit, ut serviamus DEO serio. Ita ad exterminium acedia ordinabimus vitam præsentem. Utrique conatui benedicat DEUS Pater, & Filius, & Spiritus Sanctus!



Dies



# Dies II.

# Laudetur JEsus Christus!

R. in æternum.

Contendite intrare per angustam portam!.. Est adbortatio D. N. J. C. . . Contentionis nomine intelligit Dominus diligentiam in salutis negotio cito agendo, quod beri expendimus: & ferio agendo, quol bodie statuemus. Dies besterna dies doloris fuit, ex cujus impulsu decrevimus emendare vitam præteritam, corruptam ab Acedia, quæ nos totius Trinitatis odio dignos fecit. Maledicta acedia! . . Dies bodierna dies amoris erit, ex cujus regulis ordinabimus vitam præsentem ad exterminium acedia, qua bominem inutilem Deo ac Mundo facit. Maledicta acedia! . . Est igitur bujus diei Scopus bac Resolutio: volo servire DEO, non solum cito, sed etiam serio, quocunque labore constet. Surgite! accendet fervorem

MEDI-

# MEDITATIO I. De amore Dei.

Puncta sunt duo: Motiva amoris exhibet Pun-Etum 1 mum. Modum amandi expendit 2 dum. Fructus sit Fervor amoris. Cum S. Francisco in contemplatione Dei nostri absorpti clamemus: Deus meus, & omnia! Deus, & omnia! Iterumque cum S. Ignatio: Amorem tui solum mihi dona: & dives sum satis!.. Sedeamus.

# PUNCTUM I. Motiva amoris.

Rjectum amoris nostri est unicum, Deus:
fed sub gemino titulo. Deus amabilis:
quis non amet? Deus amans: quis non
redamet?... Beati in cœlo Deum necessario
amant 1. quia illum vident clare, & de facie ad faciem, non in anigmate. 2. Quia
intelligunt Deum esse bonum purum, bonum
omne, bonum summum... Nempe bonum
est objectum voluntatis. Voluntas ad illud
propendet, & inclinatur fortiter, si cognoscit esse bonum simpliciter: fortius, si cognoscit esse bonum bonis aliis majus: fortissime,
si cognoscit esse bonum purum, bonum omne, bonum summum. Tunc enim (modo

cognitio clara sit, & nulli dubio, aut formidini erroris conjuncta) jam non inclinatur, fed rapitur per suavem violentiam, cui resistere non est in potestate, saltem nist avertere intuitum in aliud objectum possit, quod ' Beati non possunt. Itaque difficultas, quam in amando Deo nos experimur, geminos fontes habet, obscuritatem cognitionis, & errorem apprehensionis. . . Objeura est cognitio Dei, quia de natura ipsius, & pertectionibus ad intra potius scimus, quid non sint, quam quid fint: de perfectionibus ad extra autem erronee judicamus, & ex operationibus earum Deum apprehendimus formidabilem magis', quam amabilem. ..., Verum istæ excusationes sunt pulvilli ncedia, quos consuit sibi, ut quietius dormiat. Auferemus, si expendemus, quam amabilem Pertectiones ad intra: quam amantem Perfectiones ad extra attendenti exhibeant.

a. Dei natura in hac vita non nisi per negationes a nobis cognoscitur. Quid tum? ajo: vel solas negationes sufficere ad formandam de Deo Ideam summe amabilis. . Intelligo ex Ratione & Fide, quod Deus sit Ens a se, non ab alio: unus sine aquali: æternus sine initio & sine: immensus sine limitatione ad locum: independens sine indigenția opis alienæ: immutabilis, invisibilis, immortalis, infinitus in omni genere persectionis, Quid? Non sufficit, ut exclamem: Quis ut Deus?

Deus?.. Non jam vel hæc sola cognitio debet amorem appretiative summum producere, hoc est, inclinationem voluntatis Deum practice super omnia appretiantis, & ideo eligentis mori potius, quam Deum offendere? Bonum majus est Deus, quam vita mea: igitur recta Ratio postulat, ut magis, quam vita, ametur. . . Hem! Ipfæ Negationes hoc affirmant. . . Et quid docent affirmationes? Affirmative Deum esse summe amabilem cœlum, terra, infernus testantur... Quid vero? Infernus Deum esse amabilem prædicat? Ita; hoc affirmo. Attendite. . . Prædicata Dei affirmativa sunt, quod sit potens, sapiens, bonus, dives, justus, sanctus, & ejus. modi sine fine. Euge! Quod ex omnibus non est amabile? . . Potentiam, & Bonitatem Calum enarrat. . . Si admirabilis videtur, qui tantum opus fabricavit : non ille omni amore amabilis censeatur, qui tantam potentiam non, nisi ad bonum nostrum, impendit?... Sapientiam terra laudat, exultans in divitiis suis, & per curam sui Gubernatoris beata. Tanta Liberalitas, & semper vigil Providentla non amorem meretur? . . Justiciam infernus celebrat. Justitia fortasse sola non est digna amore? Quidni? Infernus locus est tormentorum: quis amet eum, qui locum tam crudelem ædificavit? Ita loquitur amor sui. Sed aliter fides, aliter sana Ratio sentit. . . . Justus es Domine, & rectum judicium tuum de meretrice magna, Apoc, 19. hoc est., de Eccle-

Ecclesia impiorum! clamat Fides. Justitia Dei fancta est: quod sanctum est, laudabile est: quod laudabile est, bonum est: quod bonum est, amabile est: igitur Justitia quoque amabilis est! ita discurrit Ratio. . . Et rece discurrit. Sanctitas enim Dei omnes perfectiones, quæ se nobis terribiles exhibent, si seorsim considerentur : amabiles facit, si considerentur ut Santia. . : Juvat cantare : San-Etus, fanctus, sanctus Dominus Deus, nec jam amore solum appretiative, sed etiam affective summo amabilis! Sancta Potentia est, quidquid moliatur! Sancta Sapientia, quidquid decernat! Sancta Justitia quantumvis austera! . . Ita, anima mea! etiam Deus austerus amabilis est. Sanctus, sanctus, sanctus Dominus Deus! Nihil in ipso non sanctum est. . . San-Elus Deus in perfectionibus negativis, quæ quidquid imperfectum est, ab ipso auserunt ad intra! .. Sanctus Dominus in perfectionibus affirmativis, quæ ipsi, quidquid est re amabilem esse. . .

3. Itaque omni amore amemus. Nulla excusatio ab amando excusat. Non cognoscimus Deum, nisi per speculum, in ænigmate, in negationibus: Satis est... Jam ex hoc ipso titulo scimus, quod superet omnem scientiam, & incomprehensibilis sit: & ex hoc ipso prædicato nascitur desiderium tantum bonum

iemper amplius cognoscendi, amplius amandi. Amemus amore complacentia, & congratule-mur ei, quod sit omne bonum in se. O amabilis Deus, quam gaudeo, quod sis, qui es! .. Apprehendimus in Deo prædicatum austeri, tunquam prædicatum, quod Dominum servo minus amabilem reddat. Nihil refert. Corrigitur apprebensio, si intelligitur, quod austeritas Dei semper sit Sancta. Quidquid enim san-Etum est, amabile est. Amemus amore benevolentia, & congratulemur, quod sit purum bonum in se. O amabilis Dominus! Utinam totus Mundus te diligat! .. O omni amore amabilis Deus! Omni amore amabilis Dominus! . . . Ajo: amni amore! & nolite, obsecro, ullum hmoris genus omittere. Dignus est Deus amore complacentia: amemus, & gaudeamus, quod sit, qui est, omne bonum in se! . . Dignus est Dominus amore benevolentia: amemus, & optemus, ut omnes servi cognoscant esse talem, qualis est, purum bonum in se! . . . Amemus etiam amore Concupiscentia. Dignus est concupisci a me Deus meus, Dominus meus, summum bonum pro me! . . Amemus etiam amore concupiscentia! Ex his enim tribus amoribus denique amor fummus, amor amicitiæ componitur, qui non est perfectus, nisi præter complacentiam, & benevolentiam de bonis amici, concupiscat insuper amico frui, & cum illo cor unum, atque una anima fieri. Amor amicitia non est, qui non

oft mutuus amor. Amemus igitur Deum, non solum, quia est amabilis Deus, sed etiam quia est Deus amans. . . Eja! vel si rumpatur cor præ amoris vehementia; nihil refert.

Nemo nostrum potest selicius mori.

4. Deus ab aterno est Deus: sed non ab aterno est Deus meus: multo minus ab æterno Dominus meus, nisi quis absurde appellare illum velit Deum nibili, Dominum nibili. . . Itaque in tempore fecit me, ut posset esse Deus meus, & Dominus meus. . . Quid deinde? Nunquid rem magnam lucratus est Deus, cum factus est Deus meus, Dominus meus?'. . Nihil lucratus est, qui ommin est. Hoc uno fine produxit me ex nihilo, ut exercere posset suam Bonitatem, & haberet, quem æternum beatum redderet. Hoc est: Fecit me Deus, ut esset Dominus meus in tempore, &, si obedirem ut Domi-no, esse posset Deus meus in æternitate. . . Deus enim, Deus erit merces servitutis mez, si non sim servus piger, aut nequam. . . O Merces magna nimis! . . Quid? Non in hac sola narratione palpatis, Domini! quam sit amans nostri amabilis Deus? . . . Me hæc una consideratio mirifice afficit: Deus factus est Dominus meus in tempore, ut possit esse Deus meus in æternitate! . . . Sed expectate. . . Duæ circumstantiæ sunt, quæ beneficium creationis meæ mirum quantum extollunt, etsi fortasse a nullo vestrum unquam H 2 exexpense. Nempe creavit me DEUS non cæce, aut invitus, sed sciens ac volens. Jam attendite, quid istæ voculæ velint sciens, ac
volens.

s. Creavit me DEUS, non nesciens, sed sciens, quid faceret, & quidem per omnem scientiam sciens. Distinguimus in Deo triplicem scientiam. Primam appellamus scientiam simplicis intelligentia, per quam Deus intelligit, quæ possibilia sint, & quæ non. Creavit me Deus, sciens, multos milliones hominum possibiles esse meliores me. Illis tamen in abysso sui nihili relictis, protraxit me. O Deus amans! . . Alteram scientiam vocamus mediam, per quam Deus intuetur non, quid reipsa futurum sit, sed quid sub certa conditione futurum effet. Creavit me Deus sciens, quod multi milliones hominum, si in iisdem circumstantiis crearentur. & viverent, in quibus ego creatus sum, & vivo: multo fidelius, multo serventius ipsi famulaturi fuissent, quam ego: nihilominus me præ illis creavit. O Deus amans! . . Tertia est Scientia visionis, per quam Deus ab æterno prævidit omnia, quæ, & quo loco, quo tempore, per quos, quo modo, absolute futura fint. Pravidit ergo me fore hominem ingratum, de quo sibi olim esset plangendum cum gemitu: Panitet me fecisse bominem : Et fecit me tamen, forte quia simul prævidit, fore, ut me mature ac serio ad ipsum con-

vertam. O Deus amans! . . Væ mihi, si spem amantis per infamem acediam malitiose evertam! . . Verum non sciens modo, sed etiam volens creavit me Deus, volens, non invitus. . . . An potest aliquis invitus amare? ... Cogi ad amandum nemo potest: certum est terminos intelligenti. Potest tamen aliquis vere invitus rapi in amorem. ... Inimicum habes, quem pessime odisti, unaque cum ipso totam ipsius familiam... Contingit, ut ad te veniat filiolus inimici, innocens, ingenuus, formolus, facundus. Quantum. vis repugnes, senties ab amore te uri. . . Adami, inimici Dei, filius ego sum. Fortasse ejusmodi dotes in me conspexit Deus, quæ amorem erga me extorquerent vel nolenti amare? Minime gentium!.. Cum nihil ef-fem: imo, quod plus est, cum adhuc inimicus essem, amavit me! . . Dignum odio amavit! adeo nihil in me erat, quod ad amandum vel inclinaret. . . Itaque volens, liberrime volens amavit, quia non amavit me ideo, quod essem, sed ut essem dignas amore. Amando dignum amore fecit: & nisi meultro, arque indignum amasset: adhuc nibil essem, aut inimicus ipsius essem, indignus amore. . Enimvero elegans & plena amœnitatis est hac amovis bistoria. . Sed nondum est finis.

amavit me affestive quidem, sicut omnes homines: effective autem plus, quam pleros-

que homines.... Omnes, omnino omnes affectu pari creavit, redemit, Cœlo destinavit: omnes serio vult salvos sieri... Sed in effectu, uti media sufficientia ad salutem dat omnibus: ita abundantia dat, quibus vuit, ita ut dici possit, 'quod alios amet in gradu positi-vo, alios in comparativo, alios in superlativo, prout cuique plura, aut pauciora talenta, ac gratias sive internas, sive externas largitur... Inter quos ego me numero? . . . Scio, Deus mi! quod multa millia hominum plus, quam me, amaveris, ames, & amaturus sis: Recte! merito! sancte! . . Sed & hoc scio, quod me plus ames, quam multos milliones hominum, puto, plus quamomnes, qui nunquam ex abyf-fo fui nihili emergent: plus quam omnes, qui in umbra mortis. & tenebris infidelitatis fepulti sunt; plus quamomnes, qui nullo concesso pœnitentiæspatio de peccato in infernum præcipites acti sunt : plus, quam tertiam partem Angelorum amasti me! Superi! Congratulamini mihi! . . . Inseri! non invidetis? . . . Affective a DEO amor, ut omnes: effective plus, quam plerique! . . Et possem super quam plurimos proximius cordi divino me ap-plicare, si vellem cum illis in amando con-tendere! verum sicut Calnum invidia, ita me acedia impedit, quo minus contendam! . . Maledicia acedia.

7. Itaque ( o pudenda confessio! ) sic amatus a Deo (ipse irascor mihi!) difficulter

a me

ame, ut redamen Deum, impetro... Equi-dem sæpe dico: O Deus, ego amo te! Sed lin-guæ reclamat cor, & dicit: Mentiris!... Certe ipse mihi suspectus sum, an vere te amem, Deus mi!.. Quod tu me ames, argumenta habeo, non tot, quin plura! quod autem ego te amem, nullum, nullum omnino suppetit, quod convincat. Omnia dubia sunt!. Dulcescit nonnunquam pectus ab amoris affectu: sed quis me securum facit, quod sit sincerus?.. Amor est aurum, quod, nisi in igne, non probatur. . . Eheu! Ambigua quæstio est, utra miseria grandior sit, si Creator expers amoris effet erga creaturam: an si creatura expers amoris sit erga Creato-rem?.. O Deus amabilis!.. O Deus amans!.. Quantum me ista cogitatio cruciat!..Quod amem meiplum, scio: utinam sancte amarem! ... Quod amem aliquos homines, etlam scio: utinam oinnes caste amem! Insuper quod amem opes, amem honores, amem delicias, amem sanitatem, amem vitam meam, scio! scio! utinam moderate amarem!.. Hoc unum nescio: utrum sevio te amem, o amabilis Deus! o amans Deus! de hoc dubito! . . O amor, infelix amor, in quot rivulos divideris, qui deberes in unum Deum effundi!.. Cor, quod est ledes amoris, unum est. Unum uni Deo debetur... Unus per omnia prædicata sua amabilis est, unus ametur!.. Unus me sciens ac volens amat; unus redametur a me! . . O ex omni H 4 titulo E 1 1

titulo amabilis Deus! O omni modo me amans Deus! cæteris donis donum amoris adde! . . Imo aufer omnia dona reliqua: unum dona amorem tui; jam dives sum satis! . .

Bene habet, Domini! desiderium amandi exarsit ex consideratione de motivis amoris. Erumpat in flammas, & corda omnium beato involvat incendio ex doctrina de Modo amandi, quod est

#### PUNCTUM II.

### Modus amandi.

DAucis rem explico. Modus amandi Deum non potest cogitari persectior, quam quo amatur Deus omni modo, & amatur sine modo. . Cum dico, Deum amandum esse omni modo, intelligo, amandum esse per omnes actus, quos charitas potest elicere, & per omnes actus, quos charitas potest imperare. Cum dico, Deum amandum esse sine modo: volo, ut neque extensioni, neque intensioni amoris limes ponatur. . . . Porro actus charitatis eliciti Tunt trium specierum actus, ex quibus dicebam amorem amicitia coalescere. Amici enim habent mutuam complacentiam de bonis, quæ uterque possidet : mutuam benevolentiam de bonis, quibus uterque caret: & mutuam concupiscentiam reciprocæ præsentiæ, mutuique gaudii de possessione utrius.

utriusque bonorum. . . Certe Deus sic amat me, & complacet sibi in bonis , quæ ab ipso accepi : bene vult mihi, & optat, ut me reddam pluribus dignum : concupiscit meam in Cœlo præsentiam, de mea in se beatitudine gavisurus aternum. Sic Deus amat. Æquum est sane, ut sic homo redamet, sic, ajo, hoe est, per eosdem actus elicitos, per quos Deus nos amat. . Actus amoris imperati funt actus obedientia in materia præcepti: actus Devotionis in materia consilii : actus zeli in usu occasionum laborandi, aut patiendi pro gloria Dei. . . Existimo, ad bos modos reduci omnes

modos amandi possibiles posse. .

2. In his modis exercuerunt se Sancti. . Et elicitis quidem pleni funt Psalmi. . Quam admirabile est nomen tuum! Ps. 8. En amor complacentia! . . Laudate Dominum omnes gentes! Pf. 116. En amor Benevolentia! . . Quis dabit mini pennas? Pf. 54. En amor Concupiscentia! .. Circa actus imperatos autem Paulus in materia pracepti monet, quod Justo Lex non sit posita 1. Tim. 1. quasi diceret: Pro Justo Lex est superflua: quia, ad quæ alii adigi debent per legem ac præcepta: ca justus ultro, & ex impulsu amoris agit. . Idem, quid amanti observandum sit in materia consilii, docet 1. Cor. 12. hortans suos, ut æmulentur charismata meliora, & scilicet obvia sanctitate non contenti; ad consummatam perfectionem aspirent. Actus zeli , & Hr

ditque praceptis, audit consilia, trahit se-cum ad amorem totum orbem terrarum. . . . Repuerascere non erubescit, dum se exercet. & alios docet amare Deum. . . Verbum amo, dulce verbum conjugat per omnes mo-Memoria de præteritis cogitans gemit: utinam amavissem! . . . Intellectus convictus de amabili veritate exultat triumphans: cum amavero, beatus ero! . . . Voluntas orat, ne spes fallatur, ingeminans: Da mihi sine fine amere! . . . Hæc est amoris Grammatica. Sed me Modus infinitivus præ cæteris rapit. Modus infinitivus est Modus amandi fine modo. Ite igitur Modi reliqui : Modus optimus est sine modo amare.... Fuge acedia! tu semper modum, & limites amas!.. Amor est ignis: & ignis nunquam dicit: Sufficit! ... Quam diu materia comburenda non deest, modum neque in intenfione, neque in extensione admittit. Similiter fortis ut mors dilectio: perrumpit omne obstaculum. . . Dura sicut infernus emulatio: nulla præda fatiatur. 6. , femper amplius amor exigit. . .

<sup>4.</sup> Extensio omne tempus, & omnem locum complectitur, atque insuper omnes creaturas

turns amoris capaces: intenfio dicit applica-tionem virium corporis & animi nullis limitibus definitam. Eja! quantum potes, tantum aude! non est periculum, ut, sicut in aliis virtutibus, sic in amore Dei per excessium pecces. In amore nunquam, nisi per defe-Etum, peccatur... A se solo Deus satis amatur: ab aliis omnibus minus, quam meretur. . . Infinitum meritum est. . . Igitur ficut nunquam possumus nimis credere veracitati Dei loquentis: aut nimis fidere Fidelitati Dei promittentis: sic nunquam nimis amare Bonita. tem Dei amabilis, & amantis. . . cum Bernardo sentimus; causa amandi Deum Deus est: Modus fine modo diligere. . Lumen trifte! nam in hac luce quantos defectus in me amoris video, defectus extensionis æque ac intensionis! . . Si de extensione cogito : quam arcti sunt limites, quos circa locum, tempus, personas exercitio amoris posui! . . . Memini, dixisse me aliquando: amore Dei modestus in templo ero! tanquam extra templum oculus Del me non videret! . . . Dixi heri : per boc triduum amabo Deum, & hujus tridui omnes horas impendam saluti animæ! quasi post hoc triduum cessarer Deus esse amabilis!... Semel amore Dei uni pauperi benefeci; uni inimico ignovi: uni anime periclitanti succurri: deinde cessavi, quasi non in omnibus, quod uni facio, Christo sacerem!... Siccine? ecquis terminos charitatis adeo conftrinxit.

iemper amplius cognoscendi, amplius amandi. Amemus amore complacentia, & congratule-mur ei, quod sit omne bonum in se. O amabilis Deus, quam gaudeo, qued sis, qui es! .. Apprehendimus in Deo prædicatum austeri, tunquam prædicatum, quod Dominum fervo minus amabilem reddat. Nihil refert. Corrigitur apprehensio, si intelligitur, quod austeritas Dei semper sit Sancta. Quidquid enim san-Etum est, amabile est. Amemus amore benevolentia, & congratulemur, quod fit purum bonum in se. O amabilis Dominus! Utinam totus Mundus te diligat! .. O omni amore amabilis Deus! Omni amore amabilis Dominus! . . . Ajo: amni amore! & nolite, obsecro, ullum hmoris genus omittere. Dignus est Deus amore complacentia: amemus, & gaudeamus, quod sir, qui est, omne bonum in se! . . Dignus est Dominus amore benevolentia: amemus, & optemus, ut omnes servi cognoscant esse talem, qualis est, purum bonum in se! . . . Amemus etiam amore Concupiscentia. Dignus est concupisci a me Deus meus, Dominus meus, summum bonum pro me! . . Amemus etiam amore concupiscentia! Ex his enim tribus amoribus denique amor fummus, amor amicitiæ componitur, qui non est perfectus, nisi præter complacentiam, & benevolentiam de bonis amici, concupiscat insuper amico frui, & cum illo cor unum, atque una anima fieri. Amor amicitia non est, qui non

est mutuus amor. Amemus igitur Deum, non solum, quia est amabilis Deus, sed etiam quia est Deus amans. . . Eja! vel si rumpatur cor præ amoris vehementia; nihil refert. Nemo nostrum potest selicius mori.

4. Deus ab æterno est Deus: sed non ab zterno est Deus meus: multo minus ab æterno Dominus meus, nisi quis absurde appellare illum velit Deum nibili, Dominum nibili. . . Itaque in tempore fecit me, ut posset esse Deus meus, & Dominus meus. . . Quid deinde? Nunquid rem magnam lucratus est Deus, cum factus est Deus meus, Dominus meus?'. . Nihil lucratus est, qui omnia est. Hoc uno fine produxit me ex nihilo, ut exercere posset suam Bonitatem, & haberet, quem æternum beatum redderet. Hoc est: Fecit me Deus, ut esset Dominus meus in tempore, &, si obedirem ut Domino, esse posset Deus meus in aternitate. . . Deus enim, Deus erit merces servitutis mez, si non sim servus piger, aut nequam. . . O Merces magna nimis! . . Quid? Non in hac sola narratione palpatis, Domini! quam sit amans nostri amabilis Deus? . . una consideratio mirifice afficit : Deus factus est Dominus meus in tempore, ut possit esse Deus meus in æternitate! . . . Sed expectate. . . Duz circumftantia funt, que beneficium creationis meæ mirum quantum extollunt, etsi fortasse a nullo vestrum unquam H 2 exexpense. Nempe creavit me DEUS non cæce, aut invitus, sed sciens ac volens. Jam attendite, quid ista voculæ velint sciens, ac volens.

s. Creavit me DEUS, non nesciens, sed sciens, quid faceret, & quidem per omnem scientiam sciens. Distinguimus in Deo triplicem scientiam. Primam appellamus scientiam simplicis intelligentia, per quam Deus intelligit, quæ possibilia sint, & que non. Creavit me Deus, sciens, multos milliones hominum possibiles esse meliores me. Illis tamen in abysto sui nihili relictis, protraxic me. O Deus amans! . . Alteram scientiam vocamus mediam, per quam Deus intuetur non, quid reipsa suturum sit, sed quid sub certa conditione futurum esset. Creavit me Deus sciens, quod multi milliones hominum, si in iisdem circumstantiis crearentur, & viverent, in quibus ego creatus sum, & vivo: multo fidelius, multo serventius ipsi famulaturi fuissent, quam ego: nihilominus me præ illis creavit. O Deus amans! . . Tertia est Scientia visionis, per quam Deus ab æterno pravidit omnia, qua, & quo loco, quo tempore, per quos, quo modo, absolute futura fint. Prævidit ergo me fore hominem ingratum, de quo sibi olim esset plangendum cum gemitu: Panitet me fecisse bominem: Et fecit me tamen, forte quia simul prævidit, fore, ut me mature ac ferio ad ipsum con-

O Deus amans!.. Væ mihi, si spem amantis per infamem acediam malitiose evertam! . Verum non sciens modo, sed etiam volens creavit me Deus, volens, non invitus. . . . An potest aliquis invitus amare? . . Cogi ad amandum nemo potest: certum est terminos intelligenti. Potest tamen aliquis vere invitus rapi in amorem. ... Inimicum habes, quem pessime odisti, unaque cum ipso totam ipsius familiam. . . Contin-git, ut ad te veniat filiolus inimici, innocens, ingenuus, formolus, facundus. Quantum. vis repugnes, senties ab amore te uri. . . Adami, inimici Dei, filius ego sum. Fortasse ejusmodi dotes in me conspexit Deus, que amorem erga me extorquerent vel nolenti amare? Minime gentium!... Cum nihil esfem: imo, quod plus est, cum adhuc inimicus essem, amavit me! . . Dignum odio amavit! adeo nihil in me erat, quod ad amandum vel inclinaret. . . Itaque volens, liberrime volens amavit, quia non amavit me ideo, quod essem, sed ut essem dignus amore. Amando dignum amore fecit: & nisi me ultro, atque indignum amasset: adhuc nibil essem, aut inimicus ipsius essem, indignus amore. . Enimvero elegans & plena amœnitatis est hac amoris bistoria. . Sed nondum est finis.

- 6. Sciens ac volens amavit me Deus, & amavit me affestive quidem, sicut omnes homines: effective autem plus, quam pleros.

Ha

que homines.... Omnes, omnino omnes affectu pari creavit, redemit, Cœlo destinavit: omnes serio vult salvos fieri... Sed in effectu. uti media sufficientia ad salutem dat omnibus : ita abundantia dat, quibus vult, ita ut dici possit, 'quod alios amet in gradu positivo, alios in comparativo, alios in superlativo, prout cuique plura, aut pauciora talenta, ac gratias sive internas, sive externas largitur... Inter quos ego me numero? . . . Scio, Deus mi! quod multa millia hominum plus, quam me, amaveris, ames, & amaturus sis: Recte! merito! sancte! . . Sed & hoc scio, quod me plus ames, quam multos milliones hominum, puto, plus quamomnes, qui nunquam ex abyffo sui nihili emergent: plus quam omnes, qui in umbra mortis, & tenebris insidelitatis sepulti sunt; plus quam omnes, qui nullo concesso poenitentia spatio de peccato in infernum præcipites acti funt : plus, quam tertiam partem Angelorum amasti me! Superi! Congratulamini mihi! . . . Inseri! non invidetis? . . . Affective a DEO amor, ut omnes: effective plus, quam plerique! . . Et possem super quam plurimos proximius cordi divino me applicare, si vellem cum illis in amando contendere! verum sicut Calnum invidia, ita me acedia impedit, quo minus contendam!. Maledicta acedia.

7. Itaque ( o pudenda confessio!) sic amatus a Deo (ipse irascor mihi!) difficulter

a me

ame, ut redamen Deum, impetro. . Equi-dem sæpe dico: O Deus, ego amo te! Sed lin-guæ reclamat cor, & dicit: Mentiris! . . . Certe ipse mihi suspectus sum, an vere te amem, Deus mi! . . Quod tu me ames, argumenta habeo, non tot, quin plura ! quod autem ego te amem, nullum, nullum omnino suppetit, quod convincat. Omnia dubia sunt!. Dulcescit nonnunquam pectus ab amoris affectu: sed quis me securum facit, quod sit sincerus?. Amor est aurum, quod, niss in igne, non probatur. Eheu! Ambigua quæstio est, utra miseria grandior, sit, si Creator expers amoris effet erga creaturam: an si creatura expers amoris sit erga Creato-rem?.. O Deus amabilis!.. O Deus amais!.. Quantum me ista cogitatio cruciat!..Quod amem meiplum, scio: utinam sancte amarem! ... Quodamem aliquos homines, etlam scio: utinam oinnes caste amem! Insuper quod amem opes, amem honores, amem delicias, amem sanitatem, amem vitam meam, scio! scio! utinam moderate amarem!.. Hoc unum nescio: utrum fe-rio te amem, o amabilis Deus! o amans Deus! de hoc dubito! . . O amor, infelix amor, in quot rivulos divideris, qui deberes in unum Deum effundi!.. Cor, quod est sedes amo-ris, unum est. Unum uni Deo debetur... Unus per omnia prædicata sua amabilis est, unus ametur!.. Unus me sciens ac volens amat; unus redametur a me! . . O ex omni titulo H 4 

titulo amabilis Deus! O omni modo me amans Deus! cæteris donis donum amoris adde!.. Imo aufer omnia dona reliqua: unum dona amorem tui: jam dives sum satis!..

Bene habet, Domini! desiderium amandi exarsit ex consideratione de motivis amoris. Erumpat in slammas, & corda omnium beato involvat incendio ex doctrina de Modo amandi, quod est

#### PUNCTUM II,

### Modus amandi.

I.

DAucis rem explico. Modus amandi Deum non potest cogitari persectior, quam quo amatur Deus omni modo, & amatur sine modo. . Cum dico, Deum amandum esse omni modo, intelligo, amandum esse per omnes actus, quos charitas potest elicere, & per omnes actus, quos charitas potest imperare. Cum dico . Deum amandum esse sine modo : volo, ut neque extensioni, neque intensioni amoris limes ponatur. . . . Porro actus charitatis eliciti l'unt trium specierum actus, ex quibus dicebam amorem amicitia coalescere. Amici enim habent mutuam complacentiam de bonis, quæ uterque possidet : mutuam benevolentiam de bonis, quibus uterque caret: & mutuam concupiscentiam reciprocæ præsentiæ, mutuique gaudii de possessione utrius.

utriusque bonorum. . . Certe Deus sic amat me, & complacet sibi in bonis , quæ ab ipso accepi : bene vult mihi, & optat, ut me reddam pluribus dignum : concupiscit meam in Cœlo præsentiam, de mea in se beatitudine gavifurus æternum. Sic Deus amat. Æquum est sane, ut sic homo redamet, sic, ajo, hoc est, per eosdem actus elicitos, per quos Deus nos amat. . Actus amoris imperati funt actus obedientia in materia præcepti: actus Devotionis in materia confilii : actus zeli in usu occasionum laborandi, aut patiendi pro gloria Dei. . . Existimo, ad bos modos reduci omnes

modos amandi possibiles posse. .

2. In his modis exercuerunt se Sancti. . Et elicitis quidem pleni sunt Psalmi. . Quam admirabile est nomen tuum! Ps. 8. En amor complacentia! . . Laudate Dominum omnes gentes! Pf. 116. En amor Benevolentia! . . Quis dabit mili pennas? Pf. 54. En amor Concupiscentia! . . Circa actus imperatos autem Paulus in materia pracepti monet, quod Justo Lex non sit posita 1. Tim. 1. quasi diceret: Pro Justo Lex est superflua: quia, ad quæ alii adigi debent per legem ac præcepta: ca justus ultro, & ex impulsu amoris agit. .

Idem, quid amanti observandum sit in materia consilii, docet 1. Cor. 12. hortans suos, ut æmulentur charismata meliora, & scilicet obvia sanctitate non contenti, ad consummatam perfectionem afpirent. V. Actus zeli . & Hr

Dhizaday Google

usus occasionum pro gloria Dei pugnandi ita in omnibus Sanctis enituit, ut in omnem terram exicrit sonus eorum, qui populis Magnalia Dei inter summos labores & infinitas ærumnas prædicarunt. . Quidni ? Deus tam amabilis, Deus tam amans hæc, & plura meretur... O infelices homines, quibus hi modi amandi ne de nomine quidem noti erant! Quanquam quid audio? Devotum Thomam de Kempis audio protestantem: Malo, ait, fentire compunctionem, quam scire ejus defini-tionem! Audistis, viri Literati! Sit ita, vult dicere pius Asceta: sit! nota sint vobis amoris nomina: si res non est in usu: quid prosit vobis ista scientia? . . Hem! Surgunt indocti, qui in amoris schola facere melius, quam loqui didicerunt : surgunt cives, rustici, fæminæ, quæ in arte amandi practice plus profecerunt, quam nos inter subtilissimas speculationes, de speciebus, de gradibus, de natura amoris . . . Experiri potestis, si vultis. . . Immixti plebeculæ eja! Concionem de glovia Dei ad intra audiamus. . . Si Orator perfectiones divinas devote exaggeret : videbitis rudes, quorum cor amor Dei possedit, præ gaudio flere : adeo sibi complacent in bonis Dei, dum nos insensibiles sumus. . Si animentur, ut ament Deum suum ardentius, moneanturque, quam multa gloria sibi debita adhuc careat Deus in terris, rudes ingemifcunt ; movet le amor benevolentia : cu-

piunt mille corda, ut mille cordibus amare: mille linguas, ut mille linguis prædicare, quem amant, possint, dum nos frigidi, acimmoti adstamus. . Describatur gaudium visionis beatz, & possessio Del in gloria; rudes cupiunt dissolvi, & esse cum Christo, dum nos adhæremus carni, & sanguini. Insuper quam multos inter rudes reperietis, qui, si aliquando amare Deum coperunt, actibus elicitis non contenti, in imperatis se strenue exercent, dum nos languemus?.. Mori malunt, quam violate praceptum: confessarii confilia observant ad apicem': quoties se offert occasio, hortantur suos ad fugam peccari: incitant ad amorem virtutis: non pecuniæ, non labori, non fanitati, non vitæ parcunt, cum spes promovendæ divinæ gloriæ probabilis micat, dum nos scientia, quæ inflat, pasti umbram captamus: rem negligimus! . . .

3. Eja ad rem! ad rem! omni modo amandus est Deus: omni modo ametur!.. Male sit acedia, qua vel unum modum excludit!... Scilicet actus elicitos non horret inertia. Denique gnudere de bono Dei, optare bonum majus, cupere esse cum Christo: non est res tanti, ut non etiam pigri velint... Sed fallimini miseri! Nisi actus eliciti alios actus imperent: metuo, ne amor vester amor non sit, aut si amor est, amor sui, non Dei sit... Amor Dei serius manum adhibet operi, & laborat pro Deo, obeditque

ditque praceptis, audit confilia, trahit fecum ad amorem totum orbem terrarum. . . . Repuerascere non erubescit, dum se exercet, & alios docet amare Deum. . . Verbum amo, dulce verbum conjugat per omnes modos, ubique jungens effectum affectui. . . . . Cor est in perpetuo motu: & quidquid eveniat, sive pro quovis casu dicit: amo! . . . Lingua obvio cuique imperat : ama! . . . Memoria de præteritis cogitans gemit: utinam amavissem! . . . Intellectus convictus de amabili veritate exultat triumphans: cum amavero, beatus ero! . . . Voluntas orat, ne spes fallatur, ingeminans: Da mihi fine fine amere! . . . Hæc est amoris Grammatica. Sed me Modus infinitivus præ cæteris rapit. Modus infinitivus est Modus amandi fine modo. Ite igitur Modi reliqui : Modus optimus est sine modo amare.... Fuge acedia! tu semper modum, & limites amas!.. Amor est ignis: & ignis nunquam dicit: Sufficit! ... Quam diu materia comburenda non deest, modum neque in intenfione, neque in extensione admittit. Similiter fortis ut mors dilectio: perrumpit omne obstaculum. . . Dura sicut infernus emulatio: nulla præda fatiatur. 6. . femper amplius amor exigit.

<sup>4.</sup> Extensio omne tempus, & omnem locum complectitur, atque insuper omnes creaturas

turas amoris capaces: intenfio dicit applica-tionem virium corporis & animi nullis limitibus definitam. Eja! quantum potes, tantum aude! non est periculum, ut, sicut in aliis virtutibus, sic in amore Dei per excessium pecces. In amore nunquam, nisi per defe-clum, peccatur... A se solo Deus satis ama-tur: ab aliis omnibus minus, quam meretur. . . Infinitum meritum est. . . Igitur ficut nunquam possumus nimis credere veracitati Dei loquentis: aut nimis fidere Fidelitati Dei promittentis: sic nunquam nimis amare Bonita. tem Dei amabilis, & amantis. . . cum Bernardo sentimus; causa amandi Deum Deus est: Modus fine modo diligere. . Lumen trifte! nam in hac luce quantos defectus in me amoris video, defectus extensionis æque ac intensionis! . . Si de extensione cogito : quam arcti sunt limites, quos cirea locum, tempus, personas exercitio amoris polui! . . . Memini, dixisse me aliquando: amore Dei modestus in templo ero! tanquam extra templum oculus Del me non videret! . . . Dixi heri: per boc triduum amabo Deum, & hujus tridui omnes horas impendam saluti animæ! quasi post hoc triduum cessarer Deus esse amabilis! ... Semel amore Dei uni pauperi benefeci : uni inimico ignovi: uni animæ periclitanti suc-curri: deinde cessavi, quasi non in omnibus, quod uni facio, Christo facerem! .. Siccine? ecquis terminos charitatis adeo conftrinxit.

firinxit, nisi acedia fecit? ... Idem vitium quam extendere limites resugit: tam atrociter intensionem virium odit. . . O Cœlum! quam facile pro Deo satigor! . . Caro aggravat spiritum, velut si sub onere laboris desiceret! . . Spiritus quam fervide incipit, tam tepide prosequitur, & frigide desinit immemor illius: Dico ego opera mea Regi! Ps. 44. Fastidium invadit animam: vexatur corpus a somno: Nugæ augarum a seriis curis abstrahunt. . Et sic servit Deo, qui dicit: o Deus, ego amo te! . . .

5. Anima decepta! . . deceptrix anima! . . . qua prudentia tibi de amore Del blandiris?... Qua spe oculis simplicium il-ludis, ut videaris esse, quod non es?... Quid excusas? . . - Infirma sit caro; quid tum? . . . amorem sensibilem si a te peteret Deus, obstaret infirmitas, & sensibilis illa alteratio humorum forte vires attereret. Sed amor rationalis, amor spiritualis postulatur, qui non a sensibus, sed ab internis animæ potentiis, quæ alterationi non subjacent, efficitur. . . . Ita est, ais, quando de actibus elicitis sermo est. Verum actus imperati vires omnes prosternunt, illi præcipue, qui exigunt locum incommodum, tempus diuturnum, famem, sitim, vigilias, sudorem, san-guinem, vitam!.. Ah! tandem nosce tëapsum homo piger! Loquela tua manisestum se facit. Galilaus es tu, homo vagus post vestigia

vestigia cupiditatum tuarum, quas acedia po-fcit. Fatere tandem: nunquid & tu ex discipulis hujus farinæ es? .. Verbotenus didicisti amare Deum', prætereaque nihil. Grande Minerval tuæ Magistræ debes!.. Si vere amares Deum, nunquam in ejusmodi querimonias effundereris. Nam ars est mirabilis sancti amoris: spinas in rosas commutat: quidquid in sensu se movet horroris; amor delicias putat. Jugum, & onus, & labor quid fit, amor non feit. . Quid: quod mori pro Deo in lucro ponat! . . Mori in amore, Sanctorum est: mori pro amore Martyrum: mori pra amore non nisi animafum selectarum præ mille : age ! possesne felicius alia morce mori! . . Vade mecum, anima mea! in cometerium imus. . . . Lamentabilis scena!., accingere! lege Epitaphia hic sepultorum! causas mortis in singulis fingillatim examina, & Protocollo ad memoriam posterorum inscribe... Ecce tibi! Maxima pars cadaverum hic putrescentium est illorum, quos vinum, venus, aut ira occidit! . . . Ingens turba res & ípes fuas in viridi ætate una cum vita fua obiequiis mortalis Heri per immanes labores, curas, & pericula, belli, domique consecrave. runt! . . Pauculos reperies, qui ex laboribus pro Deo susceptis, paulo maturius, quam constitutio corporis patiebatur, mortui sunt! nocessario ex his unum te maneat ) eligis cis

bi? . . Mori per acediam mavis, quam per fervorem? . . Sapiens electio! habes, unde tibi de prudentia gratuleris. . . Vah! tanti est tibi vita tua? . . Cul igitur vivis? . . . Ah! sive vivimus, sive morimur, Domini sumus. . . Domine [ESU! tua tibi vita tanti non fuit, ut non in optima ætate immolares amori meo: & ego tanti æstimem vitam meam? . . Tandem boc fine vivo, ut pretiosa sit mors mea in conspectu Domini: nam si pretium mors non habet, optima pars vitæ, & ultimus actus sine pretio est. . . Absit hoc! Lux mundi sunt homines literati. Consumitur candela, si lucet. Consumatur, modo in ara potius, quam in abaco luceat. .

#### Colloquium.

O DEUS amans! o DEUS amabilis! amabilis in omnibus pradicatis! amans me omni amore! quam me piget acedia amoris mei!.. Tandem comprehendo Motiva amoris: nec jam obest, mi DEUS, quod non videant te oculi mei. Nunquid enim merum animal sum?.. vel an non est in me alius amor, aut alia facultas amandi, quam sensualis?.. Amor est inclinatio voluntatis ad objectum amabile... Non inclinat me sensualis: attamen Intellectus per Rationem ac Fidem inclinat in omnem modum amandi; in actus elicitos, & imperatos inclinat.

Gau-

Gaudeo de bonis, que habes! cupio bona, que non habes! teipsum possidere mibi desidero propter te, o DEUS meus, & omnia!.. Ex amore obedire decretum est alacriter tuis praceptis: stat strenue amplecti confilia: certum est uti occasionibus heroice agendi, ac patiendi pro gloria tua!... Ita te omni modo amabo, & insuper sine modo, cum omni extensione, sine exceptione loci, temporis, & personarum: cum omni intensione per promptissimam applicationem virium corporis, animique!... Paucis: JESU! sicut tu amasti me, sic amo, & amabo te!... Ita, sic amabo!... Vivat in me JESUS! sic amabo...

#### Sub Missa.

Exercitium amoris ex forma Pracepti primi & maximi instituitur. . . Exemplum veri & omnibus numeris absoluti amoris JESUS in cruce reliquit. Ecce! Sie DEUS Mundum dilexit, sic, ut cor totum, totam animam, totam mentem, omnes vires amori imolaverit. . Sie Homo diligat! . . JESUS boc amoris sui sacriscium voluit modo incruento quotidie repeti in suam, & amoris sui commemorationem, ut exempli quotidie inspecti vis fortius traberet in sequelam. Eja! videamus visionem banc magnam! videamus, & amulemur! . . .

Immolatio cordis exhibetur ab initio Missausque ad Evangelium. Immolatio animae ab Offertorio usque ad Prafationem. Immolatio mentis ab Elevatione usque ad Agnus DEI. Immolatio virium, & ipsius vitae a Communione usque ad finem. Singulas contemplemur.

Ad Introitum. Quid est ex toto corde ama-re? Est, non dividere cor, sed unum uni DEO affigere, five nibil amare contra DEUM, nibil præter DEUM, DEUM plus quam omnia. . . . Sic JESUS dilexit. . . . Ab ipso introitu in bunc mundum nunquam ulla creatura particulam cordis ejus posse-dit: totum DEUS possedit, & homo propter DEUM. . . . Auditis? . . Gloria in Excelfis DEO! Ecce! banc cordis intentionem statim, cum natus est JESUS, Angeli evangelizaverunt. . . . Eandem jam antea viri a DEO illustrati pradicaverant, & ex illis Ecclesiasticus in Epistola Missa bodiernæ ex c.39. Cor suum tradet ad vigilandum diluculo ad Dominum, qui fecit illum. . . Hoc idem postea ipse in Evangelio docuit, in quo bodie ex Matth. c.5. legimus bac Christi verba: Jota unum, aut unus apex non præteribit a lege, donec omnia fiant... Sie bomo diligat!... Dicamus cum Sacerdote Hostiam & calicem offerente: Suscipe sancte Pater! suscipe cor meum

meum! Quantum est, tuum sit. Dissipatum est ebeu! in plura objecta: amavit præter te multa, non propter te: imo contra te amavit! Pænitet! Cor contritum tu non despicies!

Ad Præfationem. Quid est ex tota anima amare? Est, amare per omnes affectus anima. Sic JESUS dilexit. Habuit gaudium, sed non, nisi de bono DEI: desiderium, sed non, nisi de gloria DEI: timorem, sed non, nisi de periculo animarum: tristitiam, sed non, nisi de offensa DEI: iram, sed non, nisi de inimicis DEI. Sic bomo diligat! Orate, orate Fratres, ut nostri affectus nos similiter afficiant: nec se aliis objectis, quam DEO, assignant. Sursum corda!

Sancti, sancti, sancti sint omnes affectus no-stri Domino DEO nostro!

Ad Elevationem. Quid est ex tota mente amare? Est, suum Intellectum atque Judicium, quidquid Ratio naturalis contradicat, voluntati DEI ad Abrabami exemplum in spem contra spem sperando sacriscare. Sic JESUS dilexit!

Heu! affigitur patibulo DEI Filius, Est in merito sol Est luna exborruerunt, ad quod merito sol Est luna exborruerunt. Fluit ex latere divinus Sanguis, Est pro bomine I 2.

peccatore effunditur!... O confilium, quod Angeli obstupescant!.. Humana Ratio opponebat se buic decreto, tanquam minus bonorifico, & nimis dissicili. Coegit adeo ingemiscere Christum: Transeat a me calix iste!... Verum amor continuo justi bominem inferiorem tacere: & superiorem docuit aliter loqui: Nonmea sed tua voluntas sat!.. sic bomo diligat.. dicamus: Pater noster! siat voluntas tua sicut in coelo de me, ita in terra a me!... Quidquid obmurmuret vetus Adam: siat voluntas tua! siat de me! siat a me!...

Ad Communionem. Quid est ex totis viribus amare? Est, caput, oculos, linguam, manus, pedes, corpus, sanitatem, ipsam vitam gloria divina immolare... Sic JES US dilexit!...

Ecce Agnus DEI in ipso vita store mastatur DEO, & coram tondente, imo excoriante se obmutescit... Sic bomo diligat!...

Domine, non sum dignus, ut ad exemplum tuum cruenta vistima tibi per martyrium cadam. Sed tu Anima Christis sanctisica me!

Ita nullum deinceps laborem profanum agam... Si mori pro te non licet: liceat saltem reliquos vita dies tibi uni vivere: & vires non in alio, quam in tuo samulatu atterere. Ita me adjuvetomnipotens & milericors Dominus Pater, & Fillus, & Spiritus S. . . Sedeamus

### Consideratio

## De fignis amoris.

EXemplar serii amoris vidimus: signa in nobis videamus. Serio agenda res est: neque enim DEO servire ad speciem sufficit sic, ut multi hominibus ad speciem serviunt. . . . Lex nova Lex amoris vocatur; quia primum, & maximum mandatum est ama-re Legislatorem, id quod præter DEUM nul-lus Legislator ausus est imperare, nempe quia Principes nostri amorem quidem a suis mereri possunt: pracipere non possunt, nisi velint se risui, sannisque exponere... Porro si ista Lex amoris, quem DEUS præ-cepit, observetur, hoc est, si ametur Legislator: statim amor legis sequetur, quoniam qui amat Legislatorem, ab hoc ipso amore urgetur, ut amet legem : hilariterque, ac minime tristis, aut invitus obediat. . . Nimirum spiritus internus amantem agit: unde opus non est, ut exterius per minas aut promissa ad obediendum compellatur. . . Etiam cum solitarius agit, serio agit, nihil attentus ad oculos hominum, sed unice intentus, ut placeat ei, quem amat... O ut ab infantia assuesierent Christiani ex boc spiritu vivere! Jam nullus daretur Hypo-crita: nullus servus nequam: nullus servus piger,

piger, eo quod nemo ad agendum ab ex-trinseco, uti machina, moveretur. Anima animæ amor urgeret intus. . . . Nempe hic amor Legislatoris, si est ferius, non est otiosus, nec in affectu subsistit. . . . Si serius est amor, operatur, & si non operatur, amor non est. . . . Quid autem operatur? Ajo: tres alios amores producit. Operatur enim Conversionem. Conversio autem est cordis versio: & versio cordis est versio amorum... Quos igitur amores producit? eos scilicet, quos in corde Christi produxit, quippe qui est nostri amoris Exemplar. . . Dicebam autem jam heri , Christi vitam tria verba componere, orare, laborare, pati ex amoris imperio, cui ille obediebat cum gaudio, qui amabat, & obediendo amorem probabat. . . . Sequitur , fi nos de simili amore velimus esse securi; ex his signis formandum esse judicium, num amor noster sit serius. . . Acedia nos decipit , nisi amorem Del amor orationis, amor laboris, & amor crucis probent. . . . Colligite animos ad attentionem: & de fingulis quisque seipsum probet. Hactenus alia omnia amastis : jam vertite amores, & hæc tria amate.

### Pars I.

### Amor orationis.

1. HÆc tria, inquam, amate, qui ferio Deum amatis. Et primus quidem amor sit amor orationis. . . Sine dubio qui amat Deum, libenter conversatur cum Deo, atque colloquitur. Anima enim nostra magis est, ubi amat, quam ubi animat : & experimur, nihil esse amanti jucundius, quam esse cum amato: nihil accidere molestius, quam a fa-miliari cum illo consetudine avelli, nisi id ipsum, bonum, aut imperium amati exigat. . . . Itaque omnes Sancti mirifice Orationem amarunt. . . . In angello cum libello manebant solitarii ad Christi triginta ipsos annos vitam occultam viventis exemplum: neque prodibant in publicum, nisi Ratio vocationis, hoc est, nisi obedientia, aut charitas imperarent. . . Dulcedo conversationis cum Deo fic animum afficiebat, ut horam orandi impatienter expectarent: ab orando non fine gravi mœrore avellerentur : ad orandum, quanta possent, maxima cum sestinatione vedirent. . . . Igitur si tu ingemiscis, cum hora psallendi adest: si verba præcipitas sine modo, ut citius exfolvas pensum: si studiose quæris impedimenta, per quæ ab oratione honeste abesse possis, & pro excusato haberi :

beri: ipsissima acedia habet te: noli dicere, quod ames Deum, quam diu jucundum non

accidit loqui Deo.

2. Neque tamen existimes velim, de amore sensibili sermonem fieri, seu de affectione animi ad orandum, & sub oratione tam tenera, ut ejus dulcedo redundet in corpus. Scio, hujusmodi sensum sæpe esse partum, Naturæ phlegmatioæ: raro esse in potestate orantis: plerumque esse gratiam Spiritus S. qui animam ita suaviter afficit, quam, quan-do, & quamdiu vult. Quod hic urgeo contra acedia molimina, geminum est documentum. Primum, ne devotioni sensibili ponas obicem, quod ab hominibus animalibus fit, qui in delicias sensuales, in pastum, in somnum, in venationes, in musicam, in ludos, in choreas, in nugas effusi, sicut delicias Spiritus non intelligunt, ita nec appetunt : ideoque Exercitamenta devotionis vix, nisi aut ex aridæ consuetudinis lege, aut honestatis causa ad speciem suscipiunt, mente vagi per silvas, per hortos, per theatra, per domos, per forum, dum corpus in templo est... Alterum: ut orationis usum saltem appretiative ames, contra ac illi faciunt, qui tempus male sibi perire existimant, quod orationi impendunt. . . Fuga vita, mollis, de qua heri est dictum, prioris documenti executionem perficiet: & est operæ pre-tium, ut per contemptum voluptatum animalium

lium minus indignum te facias sensu latitia Spiritualis, qua superfluit anima, quam Sponlus introducit in cellam vinariam, Quanquam enim substantia devotionis, sive fervor affectionis ad cultum Divinum possit esse mere vationalis, quin ullo modo se communicet sensui: tamen certum est, miris modis juvari animam, confortarique contra acedia insidias, si caro simul cum spiritu exultare in Deo possit, gustareque, quam suavis sit Dominus. . . . Ut posterius documentum deducatur in praxin, juvabit expendere, legereque, & relegere, que de necessitate, utiscripserunt. Non potest non orationem super alias occupationes quantumvis speciosas omnes appretiare, qui reputat animo, benedictionem de cœlo aliis omnibus, non nisiab oracione venire. . . Sint fancta etiam alia occupationes: non tamen fient sancte : led fient luride : fient cum fastidio: fient impatienter : fient ex vanitate: fient fine successu, nisi illas oratio antecedat, comitetur, & prosequatur... Septem petitiones quotidie iteranda ex voluntate Christi abunde ostendunt, nihil bene, nihil feliciter fieri, nisi ab amante orationis. . . Laboras hac intentione, ut per te sanctificetur nomen Domini, ut merita cumulentur, ut fiat voluntas DEI: non fiet bene, nisi oraveris. Laboras pro pane: affligis te pro obtinenda 15 venia,

venia, pro tentationum victoria, pro exercenda patientia: non fiet bene, nisi tuo labori orationem adjunxeris. Vides, quanti hæc occupatio sit?..

3. Enimyero tædium tam universale, quo plerosque virorum ( nam tœminæ passim ab orationis amore abripiuntur in excessum ) affici in orando videmus, in affectionem se verteret, puto, si primum intenderent ani-mum ad desiderium devotionis sensibilis: deinde astimationem orationis quantumvis arida (ceteris paribus, & quando sana ratio, aut obedientia non obstant) super omnes alias occupationes practice exercerent, toties orando, quoties ratio status, & conditionis tempus concesserint ex arbitrio impendendum. Profecto desiderium devotionis sensibilis pareret contemptum nugarum : contemptus nugarum sensum dulcedinis, que afficit spiritum : sensus dulcedinis appetitum frequentia, & frequentia experientiam fructus, experientia æstimationem, astimatio autem affectum tandem, & amorem ... Homines negotiosi, atque vita activa curis, & laboribus addicti frequentarent orationes breves ad cujuslibet occupationis initium': longiores autem statis diebus ac horis. Homines otiosi vero somno & nugis modum statuerent : horis diei certum ordinem ponerent: sensim contemplationi, qua occupatione nihil est jucundius, assuefierent. . . .

Ti

Verum quoniam omnis homo, nemine excepto, sicut ad orandum, sic ad laborandum suo tempore, loco, & modo, natus est: ad exterminium acediæ non minus necessarius est amor laboris, quam amor orationis, quod docebit considerationis

### Pars II.

### Amor laboris.

1. HAud dubie, qui amat Deum, cupit placere Deo, ideoque facere, que placent Deo, sive, quæ Dei voluntati conformia, aut ad glorize incrementum proficus funt. Propterea Christus; Ego, inquit, Joans 8. qua placita sunt ei, facio semper, facio alacriter, facio cum cura, & sedulo: atque in his laboribus fui a juventute mea, Pfalm.87. in variis, in assiduis laboribus... Quod fecit ipse, voluit, ut nos faceremus: Negotiamini, dum venio! Luc. 19. dixit, quasi diceret: si me amatis, amate laborem! amor Legislatoris excitet amorem hujus legis: Laborandum est! nam servus piger non salvatur. . . Ejicitur in tenebras, ubi erit fletus non tam de malis commissis ( nam talento non est abusus) quam de bonis omissis, ad quæ præstanda illo uti debebat, & per acediam neglexit . . . Nempe nos servum , qui laborem non amat, domo pellimus & volumus

lumus, ut DEUS laudet otiosum, etsi fortasse malitiosus non sit?.. Volumus, ut dicat: Euge serve bone! ei, qui ne quidem servi titulo dignus est, homo in Ecclesia supernumerarius, in Mundo superssus?... Servi est servire: servitus autem laborem dicit, quem adeo qui non amat, non amat servitutem, atque ita nec Dominum amat, quippe cui cum gemitu servit, cupiens esse liber...

2. Est autem varius labor, pro vario statu, & tempore. Est alius labor capitis, alius aurium, alius oculorum, alius linguæ, alius manuum, alius pedum: atque ex his alius hic & nunc praceptus, alius arbitravius. Qualiscunque sit, amabitur ab amante: a non amante plerumque fastidietur, nisi metus poenæ, aut tristis necessitas, aut spes lucri vel laudis sustentet diligentiam, sive, quod idem est, ex servo pigro faciat servum nequam, qui, dum servire DEO videri vult, fervit fibi. . . . Quid? si labori ordinario accedat extraordinarius, quem circumstantiæ postulent? . . . Quæ erit cordis inquies? . . Quis tumultus affectuum? . . Quæ pugna rationum pro & contra certantium? . . Qui conatus transferre onus in alienos humeros molientis?.. Quæ tristitla & impatientia frustra repugnantis? ... Hic fructus est acedia affectionem ad labores statui, ac officio proprios impedientis. . . . Malum! Officia quæ,

runtur pro bominibus, ut habeant, quod manducent : melius bomines quarerentur pro Officiis, ut essent, qui laborent. . . Boni viri commoda in officiis, quæ ambiunt, quærunt: onera fugiunt, aut, si multum præstant, ferunt per alios, quibus decimam partem proventuum pro labore pacifcuntur : ipsi reliquos fructus facientes suos fine titulo juvis, & dissipantes cum prodigo aut nibil, aut male, aut aliud, quam oportet, agendo. Tremit animus ad cogitationem de severitate reddendæ Rationis, cum isti frugiperdæ interrogabuntur a Judice divino de admini-stratione officii, imo decem officiorum, in que tanto impetu involarunt, non examore laboris, sed ut haberent, unde otium acluxum lautius alerent. . . . Aliter audientur, qui duo. bus aut quinque talentis ditati, superlucrati sunt alia duo, alia quinque... Aliter qui cum dicit herus: vade! vadit: cum dicit: vent! venit: cum dicit : fac boc! facit ad omne imperium promptus, ac alacer. . . . Aliter, qui postquam hospites primum irrita excursione invitavit ad nuptias: iterumque în vias & fepes festinans cacos ac claudos collegit; necdum satur laboris sticit se Domino, & ad novum laborem se offerens dixit : factum est, quod jus fisti: & adbuc locus est! . . . Enimyero de ejusmodi servo gloriabundus Dominus, insultans. que Satanæ cum plaulu dicit : Considerasti fervum meum Job, quod non fit ei fimilis in terra? Tob.

Job. 1. Beatus Servus, quem invenerit Dominus sic vigilantem, sic laborantem! Quis est, qui sic considerari se a Satana velit. . . Laudabimus eum! . . .

3. Audio querulantem : Non recuso la-Sed quid faciam? sæpe; cum vellem, non possum: non sum dispositus. . . . Debeo huic objectioni respondere cum cura, quia vix est alius angulus, in quem se recipit fugitiva acedia cum majore contra perfecutores suos securitate. . . Indaganda est causa mala dispositionis, & excutienda latebræ, quæ belluam condunt. . . Quæro igitur: quis est sensus hujus prætextus: Non sum dispositus? vin' dicere : non possum! an: non lubet laborare? . . . Si primum dicis: necesse est, ut, cum non possis, quod alias poteras: mutatio facta sit in aliqua parte corporis, sive solida, sive liquida. Per partes folidas cujuslibet membri ossa intelligo, carnes, & nervos, quorum læsio vel a violentia, vel a casu efficitur exterius : vel ab intemperie succorum per coagulum aut putrefactionem causatur interius. Ejusmodi aliquid si contingat, obstandum esse principiis mali, a labore abstinendum, morboque vacandum, sana Ratio imperat, præcipue si sensus doloris sensim se acuat. . . Partes liquida succi sunt, sive humores, sanguis, phlegma, bilis. In his mutatio temperiei fæpe a lunatione, a vento, a defectu circulaculationis, a cibi & potus seu qualitate, seu quantitate, a calore vel frigore originem haber, Remedium nisi diæta, & somnus ferant: iterum amori laboris amor crucis succedat: patientia malum vincetur. . . Verum humorum perturbatio plerumque matrem habet phantasiam, aut vitium: atque tunc defectus dispositionis voluntarius, imputabilis, ac non raro caudatus est, dicentique: non sum dispositus! respondere debet animus generosus: fac, ut sis! . . Amor proprius mentitur, cum ait: non possum laborare! dicere deberet : non lubet! . . Quid sit consilii in tali casu, paucis habe. Phantasia apprehendit laboris hoc genus vel pro inutili, vel pro nimis molesto: corrigatur! convincatte Ratio dene-cessitate, utilitate, facilitate, jucunditate, gloria: & continuo eris dispositus, quia spiritus a falsa imaginatione sopitos Ratio excitat, haud secus ac somno oppressum strepitus grandior. ... Si non a phantasia, sed a vitio fastidium venit: vince teipsum! & amores contrarios, amorem somni, amorem ludi, amorem conversationis, amorem musica, curiositatem, gulam, garrulitatem &c. amori laboris vel ad quadrantem subjice: spondeo! iterum eris dispositus. . . Uti cum servo, ita tu tecum age. Si servo imperasti laborem, & ille dicat : modo non sum dispositus! age! num patiens audis? num ab homine amari, imo num timeri te credis?... Pigrum canem aut equum calcaria & flagra disponunt ad curfum: hominem stimuli amoris, si adhibeat, urgent, eique non laborem modo, sed crucem etiam amabilem faciunt, uti demonstrabit considerationis

### Pars III.

### Amor Crucis.

1. Uli amat amicum, odit inimicum amici, omnibusque modis persequitur, vel quia nocuit : vel ne noceat. Îta qui amac Deum: odit inimicum Dei, hoc est, veterem bominem suum, de præteritis oftensis multis ac gravibus reum: & in præsenti tempore amare Deum cupienti multis modis moleflum. . . . Quid intelligitur bominis veteris nomine? Intelligeris tu, seu potius tuus bomo inferior, hoc est, appetitus, sive inclinatio ad malum morale cum fastidio boni, na tus ex amore bonorum, actmalorum fenfus! afficientium, circa que actus bumani versantur tanquam circa suam materiam. . . . Hic appetitus alio nomine amor sui ipsius appellatur inordinatus propterea, quod contra ordinem Naturæ naturantis, quæ appetitum Rationi, Rationem sibi subjecit, non raro in bona sensibilia, Ratione etiam reclamante, feratur. . . De hoc sui amore intelligendus est Paulus

todio

Digitality Googl

Paulus Rom. 6. cum dicit: vetus bomo nofler simul crucifixus est (cum Christo) ut defruatur corpus peccati per virtutem crucis
Christi primum in se, quod in baptismo contingit: deinde in suis effectibus, quod sit successive, cooperando gratiæ Christi per mortiscationem, seu abnegationem sui, cujus
duplex est exercitium, primum: negare carni, quod inordinate appetit, bonum sensibile:
alterum: ferre, vel inserre, quod inordinate
fugit, malum sensibile. . Atque ex hac explicatione intelligitis, Domini, in quo consistat beatum illud odium sui, sine quo (ita
Veritas loquitur Luc. 14.) nemo potest esse
Christi discipulus, nimirum ex hoc iplo capite, quia schola Christi est schola Crucis,
quam utique nemo amat, nisi qui odit se, ut
Deum amet. .

Scio, doctrinam hanc non esse ad captum veteris bominis: sufficit autem, si capiat illam bomo renatus ex aqua & Spiritu sancto: nam ad ipsum executio pertinet.

Homo vetus multorum scelerum, & adeo mortis reus est: Crucisigatur!.. Crux instrumentum est, per quod vindicamus in nobis injurias a nobis illatas Deo tam amabili, tam amanti, tam amando: Amemus crucem!

Crux vexillum est, ad quod vocat nos Dux belli sacri sub victoria, & aterni triumphi sponsione, si contemptis commodis, incommodisque hujus vita, sideliter premamus

cruenta vestigia: Amemus crucem! . . Cruz lignum est, ex quo alitur amoris focus ferrum purgans, & probans aurum: Amenius crucem! Salve, o bond crux! ... Vocabulum horrorem habet: res bona est: Amemus rem! Natura crucem horret! . . Natura animalis: fateor equidem. Quid tum autem? Si Natura rationalis in cruce rem bonam invenit: credendum est rationi, non fensui, sicut cum de fumenda medicina fit fermo , non attendimus nauseam flomachi, sed consilium Medici. . . Et cum de via ad victoriam delibera. tur: non audimus, quid de asperitate itineris querulentur uxor, ac liberi: sed sequimur, quo Dux cum vexillo præcedit. . . . Et cum de elaboranda corona agitur : auri massa non traditur nummulario: sed artificis arbitrio commendatur. . . Medicus noster dicit: Qui amat animam fuam, perdet eam, Joan, 12. cur displicet aphorismus? . . Dux noster inclamat nobis: si quis vult post me venire, abneget semetipsum, & tollat crucem fumm quotidie, Luc.9. ... Quem præ ipso audiamus ? folus ipse verba vita aterna babet, Joan. 6. . Artifex noster vult emi a se aurum ignitum Apoc. 3. ex quo nobis coronam cudat: num zquum videtur recufare cusorem? Nunquid dicet lutum figulo suo : Quid facis? Ila, ...

Jollicite amanda, sine intermissione querenda!

Acci-

Accipe me; redde me Magistro meo; per te me recipiat, qui per te me redemit!... Pugnent intra me Sensus & Ratio, uti Esau & Jacob, de pretio erucis; deinceps semper. Rationis sententia stabo. . . . Amor sui directe opponitur amori Dei: & si volo amare Deum, debeo odisse me. Si enim amo me: incommoda & molestias fugio, individuas amoris divini socias. Si autem hæc ita sunt: jam cum amore crucis, etiam amorem orationis, & amorem laboris, hoc est, omnem amorem DEI saltem effectioum abjeci: & necesse erit paulo post affectivum, ac denique appretiativum extingui. . . Et quid deinde ? Eheu! Deinde creatura expers amoris ero! creatura infelix, creatura amoris expers!

Non erit vobis boc Domini! amatis Deum:

& decrevistis bodie omni modo, & sine modo amare, quia omni modo amabilis, & sine modo amare, quia omni modo amabilis, & sine modo amare, quia omni modo amabilis, & sine modo amare, lte vero, & amorem vestrum, donec a prandio redeatis, probate. Probationem Examen dabit, utrum Orationem, utrum laborem, utrum crucem ametis. Si isti tres amores in vobis sunt, gratulor: nam amor DEI vobiscum est. Æternum sit!



K 2

Disser-

# Dissertatio De vita dissoluta.

Laudetur JESUS Christus!

Ita: Laudetur, & ametur! Ametur infinite amabilis, infinite nos amans Deus! ametur omni modo! fine modo ametur! . . Ametur autem? Qui non est amans, amens est, cui Apostolus merito anathema dicit 1. Cor. 16. . . Anathema! Quid est boc? Est Maledictus a Christo! . . Absit! absit boc malum a nobis! . . Tempus nostrum tempus amantium deinceps erit, tempus omnia, qua agimus, agentium ex amore. . . Verum an non fallit vos amor proprius, Domini! & amorem Dei mentitur? .. Varias ille personas agit: examinastis? Si falli non vultis, munquam credite, quod amor vester sit amor Dei , fi est amor solitarius , nec ba. bet alios amores comites, amorem orationis, amorem laboris, amorem crucis. Audifia mane: & ex bis indiciis amovem Dei verum a falso discernere didicistis. . . Verum Ace. dia bos comites odit, quia amica est dissolutionis, oditque vincula inimica licentia, qualia funt oratio, labor, crux. . Scio & intelligo, bis amoribus grave impedimen. tum poni ab inordinato amore libertatis, quo plerique ita se abripi sinunt, ut puteut.

tristem vitam esse, nisi dissoluta sit, boc est, liberrimi arbitrii, ita, ut nec actiones ordinem, nec passiones frænum babeant...

Error pessimus! & sufficiens, ut omne consilium ad exterminium acediæ conceptum sufflaminet... Vitæ dissolutio certe non potest componi cum lege amoris, quia amor utrumque hominem ad nutum disesti format: utrumque autem deformat dissolutio, exteriorem actiones sine ordine, interiorem passiones sine fræno... Ambo mala describam exactius, & remedia suggeram. Sedeamus.

#### Pars I.

## Actiones sine ordine.

Solet autem, qui amicum excipit hospitio, non solum se vestire, sed domum ornare ad hospitis gustum. Id si negligit, significat, parum sibi curæ esse, quid hospiti placeat: parum acceptam ipsius præsentiam. Porro præter munditiem, quam suppono, quis est præcipius Ornatus domus? certe ordo rerum, ex quibus suppellex componitur, quæ quantumvis pretiosa sit, ossendit oculos, niss suive destinatus sit locus, unde concinnitas ordinis essiciatur. Similiter sentire debe-

mus de ordine actionum. Confusio displicat: Ordo te, & tua Deo commendat: te, quia si ex ordine agis, arbitrarie non agis: tua, quia melius siunt, certiusque, quæ sieri debent... In compendio dixi, quidquid ad commendationem Ordinis dici potest. Expendamus cum mora.

2. Ordo te Deo commendat. Experientia docet, eos, qui sine ordine vivunt, plerumque otio marcere, interdum negotiis obrui, semper ex impetu agere, suaque lubedine. . . Plerumque, quibus selectus ordo agenda non determinat : indifferentes, & deliberabundi horas cum fastidio perdunt, nibil ngendo, quia nesciunt, quid agere debeant. . Interea coacervantur negotia: Epistolz, quibus responsum debes; cause, que Examen expectant: Rationes , quarum inspectio desideratur: in molem crescunt vel aspectu horrendam, quæ, quoties in oculos incidit, animum fastidio afficit, nullis stimulis jam superabili. . . Certe, si quando etiam vincit le homo, vel ab iplius otii tædio ad laborem determinatus; non consulit rationem, quid prius, quid posterius sit agendum: non su-Riner diutius attentionis molestiam: obvia excusatio sufficit, ut se a continuatione abfolvat, insuper habitis non raro, leviterque contemptis subditorum querelis, amicorum monitis, creditorum gemitibus, pauperum lacrymis, conscientiz clamoribus. Pau-

cis: ubi nullus est Ordo actionum; aut nibil fit : aut quod fit , male , vel obiter fit : aut aliud fit, & nempe non, quod oportet fieri, fed quod lubet. Putas, eum, qui ita vivit, vitam vivere Deo gratam? . . Atque hic vitæ modus prorsus exactus est ad Acediæ regulas: nihil agere, male agere, aliud agere propria sunt fervo pigro prædicata, ex quibus ille utique laudem a Domino sperare non potest. ... Contra, qui ex ordine vivit: nunquam deliberat, quid sit agendum: determinatur ab bora... Nunquam agit ex impetu inclinationis, atque lubedinis: Ratio ordinis sapienter statuti ad agendum hoc præ illo impellit. . . Quis non videt, eum, qui ita vivit, ex verbis simul, & ex adverbiis vivere a Deo præscriptis? volo dicere: eum non solum agere, quod vulc Deus, sed quo modo vult, puta: Sapienter! devote! diligenter! Hæc autem tria adverbia profecto non solum operantem, sed etiam opus DEO comendant. . Quid enim ultra DEUS possit exigere ab homine, quam ut, quod a nobis fieri vult, certo fiat, & bene fiat?.. Utrumque beneficium a cura ordinis venit.

3. Sed reclamat Acedia, negatque vitam ex ordine homini in Seculo viventi possibilem esse. . Inanis vociferatio est: & jam alibi in libello de Grat. Vocat. Sacerdot. demonstravi, nemini difficilem esse posse divisionem temporis, per quam quilibet pro ratione sui status ac conditionis certum ho-

K 4

rarum, numerum ( nisi extraordinarius casus accidat) non facile mutandum sibi designet. alium, quem consecret Deo pro anima sua : alium, quem negotiis: aliumque, quem necessitatibus corporis determinet, propter Deum... Hic illis irascor, qui Legi Ordinis submittere caputnolunt, quia affueverunt abusai, per quem ordo naturæ offenditur, stertiturque de die, & laboratur de nocte.. Gravis perversio!.. Nam qui sero dormitum concedunt (Exempla docent ) ex centum vix unus laborat utiliter. . . Qui enim sunt ejusmodi vigiles?.. Sacerdotes funt, qui postquam diem venando, ludendo, potando perdiderunt: hora undecima nocturna arrepto breviario: Domine., ad festinandum me adjuva! ingeminant: & inter multas cum Morpheo rixas quotidianum pensum deblaterant. . . Nobiles viri sunt, qui, postquam diei dimidium consumpserunt in plumis, quin Solem vidissent: Planetam nimis celeriter properare in occasium criminantur, ideoque accensis facibus majorem noctis partem comburunt. . . Officiales Reipublicæ sunt, qui suadere nobis volunt, se in noctis silentio gravissimas causas, & negotia tractare felicius, quam si primo mane se ad pulpitum figerent. . Crederemus fortasse, nisi sciremus Auroram Musis amiciorem esse, quam noctem: & si audiremus bona nova aliquando de celeri expeditione causarum ad lampadem elaboratarum. Nunc vereor, ut ista noctuz, dum oleum bibibunt, operam perdant. . . Accedit & illud malum, quod, qui diu vigilant, similiter diu dormiant, atque in multam lucem, unde sit, ut vix aliquando per annum ad publica Exercitia Religionis compareant: in nulla concione videantur: de usu frequentiore Sacramentorum non cogitent: Missa sacrificio in sacello domestico assistere pæne post meridiem, prope inter opera supererogatoria numerent, quanto cum detrimento sue famæ, sue conscientiæ, ipsius Religionis, non facile dixerim. . . Sed srustra hæc querimur, niss securim ad radicem ponamus. Causa, cur apud plerosque assistant sine sine ordine, est hæc, quod passiones sint sine sræno. Videamus.

### Pars II.

# Passiones sine frano.

1. I Ndex horologii per ordinem horas signat, quam diu rotulæ interiores recte se movent. Similiter de homine exteriore loquendum est, quam diu interior pacem habet. Pax enim est Augustino Doctore tranquillitas ordinis, qualem in civitate laudamus, in qua subordinatio Statuum tranquille, & sine tumultu, sine vi coactiva, sine contradictionibus, ac querelis observatur, suoque quilibet officio secure sungi, & bonis Kr

bene partis frui potest. . . Ejusmodi Pax hominem beabat in statu primæ innocentiæ, in quo DEUS extra nos per singularem providentiam cavisset, ne sive ab elementis, sive a belluis, sive ab hominibus aut dæmonibus aliquid pateremur inviti: intra nos autem effecisset, ut inclinationes sensuales nunquam le contra imperium rationis movissent. . . Nune utroque privilegio nos peccatum Adami spo-Paci successit bellum : nec nisi per bellum recuperari potest illa tranquillitas ordinis, qua tunc fuissemus gavisi. Nisi per bellum, ajo: nam etsi, dum vivimus extra nunquam non contra Mundum ac Dæmonem bellandum sit, intra nos tamen concupiscentias nostras per frequentata pralia, juvante Domino, sic debellare possumus, ut vix, idque raro in motus etiam primo primos erumpant, nisi sana ratio imperet. Per bellum igitur fit pax, & tranquillitas ordinis in homine interiore componitur, ita ut affectus rationi, & ratio DEO sine contradictione obediant. .

2. Sed bellum Acedia refugit, labores pertæla. Propterea non est pax impiis, dicit Dominus. . . . Impii quast mare fervens, quod a surentibus venus nullo sræno coercitis perseaum, jam in altissimos montes effertur, stellas feriens: jam in profundissimas valles subsidit, inferos pulsans, a quibus denique navis post ruptas anchoras, post scissa vela, post

fra-

fractum malum, post clavum amissum, tot agitationibus impar cum omni mercium apparatu sorbetur. . . Hæc est imago cordis, in quo affectiones utériusque appetitus impune tumultuantur. . . Movet ad tumultuandum phantasia plerumque: non raro etiam Ratio. . Phantasia de præsente, aut imminente sive bono, sive malo per sensus edocta, contempto aut non expectato Rationis imperio, appetitum concupiscibilem in amplexum boni, irascibilem in fugam mali sensibilis abripit... Ratio jam per phantasiæ mendacium, jam per præjudicium, jam per usum hominum, mores mundi, & opiniones vulgi decepta, bonum pro malo, falsum pro vero, parvum pro grandi confiderat: ideoque ut illud obtineat, aut hoc effugiat, omnes affectuum vires colligit, quin & nonnunquam putat se obsequium Deo præstare, cum graviss-mum scelus imperat, sicut factum esse in Deicidio a Judzis commisso videre est. . . Uterque fons tot perturbationum in quanta mala exundet, neminem latere potest. . Vos Domini expendite proinde, quanta sit necessitas fræni Passionibus injiciendi. . . Frænum est imperium mora. . . Per moram judicabit intellectus, an Phantasia non fallat : & an Ratio non fallatur. . . Quando igitur movet fe Passio: antequam in actum externum erumpat: assuesce interrogare teipsum illis Dei verbis ad Jonam : Putasne bene ivasceris tu? ita, ut nec in causa pecces, nec in modo? . . Putas-

ne, bene amas?.. Bene odisti?.. bene cupis?. . bene fugis? . . bene gaudes? . . . bene tristaris? . . bene speras? . . bene de-Speras? . . bene audes? . bene times? . . Ecce! per hanc praxin sensim disces esse Dominus tui, qui huc usque tuorum affectuum suisti mancipium!... Et o quam turpe, quam miserum mancipium!.. Non ita calamitosa suit servitus populi Dei sub Pharaonis, quam tua, sub Passionum tyrannide... Non orare, non laborare, non pati pro Deo lubuit, quoties Passio animum perturbabat: toto impetu tunc acedia cor invasit, rursum occupatura domum, unde tempore tranquillitatis exulare debuerat : ipse amor Dei amarus esse videbatur. . . Quis ordinem actionum (peret ab homine, in quo corpus anima, non anima corpori dominatur? . .

3. Dices: bonum confillum est imperium mora: sed invita natura quis exequatur? Naturam expellas surca, tamen usque redibit, præcipue postquam altera natura, seilicet consuetudo, accessit... Per temperamentum ad iram sum pronus: in amores abripiori jocis inhio: laudes affecto: suspicionibus crucior: quid faciam? Vix objectum Passionis apparuit, pax animi perit: displicet statutus ordo actionum: quidquid antea sapiebat, fassidio... Scio, Domini, hæc ita contingere: seio insuper, difficilem esse correctionem naturæ: sed impossibilem esse nemo dicere

audet: & ego affirmo, amanti Deum etiam facilem fore. . . Dixi , amanti Deum , serio nimirum, & non ad speciem mere. Amor enim naturæ motibus & invigilat, & imperat. . . Invigilat, ne fine justa causa erum-pant: imperat, ne vel deficiant, vel excedant in modo: imo imperat, ut, qui hactenus ferviebant ad malum, aut impediebant bonum, jam debeant servire ad bonum. . Notetur artificium: totum in mutatione objecti affectuum confistit. .. Exempla doctrinam explanent. . . Sanguineus es: Natura ad amorem vanitatum, ad delicias sensum, ad recreationes & nugas inclinat. Inclinet: tu muta objectum amoris, atque pro nugis affuelce amare feria: ecce! San-Etus jam erit amor, qui fuerat vanus... Phlegmaticus es: Natura laborem horret, & ad somnum afficitur. Afficiatur: tu muta objectum affectionis somnoque naturali substitue mysticum: ecce! Sancta jam erit affectio, quæ fuerat vitiosa. . Cholericus es: Natura ad impatientiam & iram est prona. Prona sit: tu muta objectuns irz, & quod aliis irasci soleas, irascere tibi: ecce! Sanda jam erit ira, quæ fuerat peccaminosa. . . Melancholicus es, tibique & aliis gravis propter inanes apprehensiones, per quas in mœrorem conjiceris, in quem phan-tasia te conjicit. Conjiciat: tu muta objectum mœroris, & falso malo substitue verum, tuaque, aut aliena peccata deplora: ecce! San-Aus jam erit mæror, qui fuerat stultus.

Viden', quid amor possit? Non bominem tantum, & bovem, hoc est, tractabiles naturas currui divinæ gloriæ alligat: Sed aquilam etiam, & leonem cicurat ad eundem laborem. Procul hinc absint levissimæ excusationes pigrorum: non sum dispositus! ad plura non teneor! vivo, ut mei similes! non sum Religiosus! Sanctorum exempla potius miranda sunt, quam imitanda! cum sexcentis similibus: Qui diligit Deum, mbil negligit Eccl. 7.

Epilogus.

ITa: Qui diligit, nihil negligit, sive in Actio-nibus ordinandis, sive in Passionibus frænandis: alterutrum enim qui negligit, aut non diligit Deum, aut non diliget diu: nam actiones, quas ordo non commendat, non laudat Deus: & passiones, quas amor non frægat, interimunt hominem. . Victoria sui ipsius opus est ad hunc finem, ut vitæ dissolutæ limites ponantur: non nego. Sed amor omnia vincit, 6 modo ferius amor sit, sive amor, qui serio acediam dissolutionis parentem odit, persequitur, mortificat, occidit. . . . Juvat hoc fanctum odium denuo inflammare adverfus vitium, quod quamdin patimur, omnes amoris conatus inutiles reddit. Parum huc usque dixi. Plura dicero necesse est, quia pauci sunt, qui funestos hujus vitii effectus fatis apprehendunt: atque quanta damna hoe

malum & toti humano generi inferat in tempore: & singulis hominibus præparet pro æternitate, nemo credit! nemo credit! nemo credit!.. Videamus. Surgite! sit

## MEDITATIO IL

De damnis acediæ.

PUncla funt duo: Acedia est vitium toti bumano generi perniciosum in tempore, hac
est materia Puncti iml. Acedia est vitium
singulis bominibus periculosum pro atevnitate,
hoc est argumentum Puncti 2di. Fructus sit
borror acedia. Amori propria latitia est: &
nihil magis contrarium, quam languor, tadium, frigus. Oremus ergo Dominum per
amorem, quo amabilis est, ut expellat a nobis
spiritum acedia, dicentes cum Psalmista: Dormitavit anima mea pra tadio: consirma me in
verbis tuis, Domine!... Viam iniquitatis
amove a me: Es de lege tua miserere mei!...

# PUNCTUM L. Acedia est vitium perniciosum in tempore.

Communicas, cujus quilibet nostrum aliqua pars est: imo totum bumanum genus, ex Apostoli sensu, 1. Cor. 12. est aliquod cor.

pus morale, cujus multa sunt membra, quæ tamen non omnia eundem actum habent. Magistratus in tali corpore est caput: Miniftri sunt oculi : Consiliarii lingua: Officiales manus & pedes: Cives cor: reliqui status sto-machi, pulmonum, hepatis &c. munus obcunt. .. Si ponas jam, in corpore reperiri membrum inutile, adeoque superfluum, quale est struma in collo, sextus digitus in manu, gibbus in tergo: quid censes? non illud quam turpe, tam molestum, imo noxium esse, toti corpori judicas?.. Ajo vero, tales per acediam fieri homines: judica, num pernicio fum comunitati vitium esse male judicaverim. . . Caput est Magistratus. Aureum caput sit : si est sine cerebro, caput Statuz esse potest, non Comunitatis. Talem autem acedia facit Superiorem, qui ab obligatione laboris se eximit. . Oculi sunt Ministri. Sint multi, & selecti: quid tum? si non laborant, oculi sunt, quales Pavo ostentat, dum explicat pompam caudæ: omnes cæci... Lingua sunt Consiliarii, Doctores, Prædicatores: fi pigri sunt, muti sunt: cui bono occupant locum lingua? . . Manus & pedes funt Offia ciales: amor otii, tener homines: chiragra, podagraque laborant: ipsi officium habent : sed officium non habet ipsos. . . Cor sunt Gives, sed cor oppressum a Polypo, qui circulationem intercipit, si laborem non amant. Denique in quocunque statu sitis: si pigri estis, idem est, ac si hepar non amplius purificet

fanguinem: Stomachus non concoquat ciabum: Pulmones nec reddant, nec accipiant Spiritum. . . Enimvero nullum ex his membris fuperstuum est corpori: sed si per otii vitium sit inutile: quis non videt, ex hoc ipso capite turpe sieri? . . Mihi certe inutile, & turpe synonyma sunt. . . Neque credo, laudari ab aliquo posse homines de numero illorum, de quibus Poëta cecinit: Nos numerus sumus: & fruges consumere nati. . .

gens molestia, præcipue si, ut fit, multiplicentur? . . Ponite, plerosque homines perpetuo infantes manere: quam intolerabilis Mundo hæc plaga foret? . . Infantes molesti esse possunt, utiles non... Laborare pro il-lis alii debent: ipsi laborant pro nemine.... Non ferunt, non arant, non occant, non metunt sibi: & vorant tamen: non viva bominis otiosi imago sunt?.. Quanquam cur infantibus comparo? Molestiam, quam faciunt infantes, spes compensat, fore, ut crescant in viros Reipublica utiles. ... Non ita nos otiosi solantur. Animalia sunt, non ex illis (demus hoc interim) quæ propter sævitiem odimus, qualia sunt tigrides, Leones, Pardi, ursi, lupi, a quibus rarius damnum venit: sed ex illis, quæ quam minuta sunt, tam mo-lesta sunt, & sua multitudine, & vexationum importunitate. . . Ægyptus experta est, quid

ranz, quid cicadz, quid muscz, quid ciniphes possint in affligendis hominbus: & quis
est (nam quid opus est argumenta a longe
arcessere?) quis est nostrum, qui non pulicem
usque ad mortem persequitur, quin attendat,
num ille ex nobili, an ex rustico sanguine natus sit? Cur vero? nimirum quia animal est,
quod non suo labore se sustentat, sed ex
nostro sudore, & cruore nutritur.

Quid? an ovum ovo similius est, quam pulici homo piger? aut an turba pigrorum
Rempublicam minus, quam corpora exercitus pulicum insestat? imo si cum pigris hominibus conseras, innocentes sunt pulices,
quia, ut sint molesti, non tamen sunt noxii,
nec occidunt alentem.

3. Pigri autem, quanta inferant damna Communitati, ex cujus beneficio vivunt, dici non potest... Quidquid in hanc diem in natura incultum est: quidquid in artibus impersectum: quidquid in moribus crudum, barbarum, improbum: pigris debemus... Terra sterilis est, quia nemo arat: aqua putrescit, quia nemo movet: aer corrumpitur, quia nemo agitat: solus ignis semper conservat se, quia semper in motu est. Concludimus, quam maligna sit natura pigritiae... Totus Mundus in maligno positus est, ita Joannes Apostolus queritur (audeo dicere) per pigritiam.... Ecce enim! dormitur in aulis, dormitur in curiis, dormitur in tribunalibus,

dor-

dormitur in castris, dormitur in scholis, dormitur in Ecclesiis : & quid fit ? Cum dormivent bomines, venit inimicus, & superseminavit zizania, Matth. 13. ita cœpit languere Religio, claudicare Oeconomia, male habere Justitia, Politia desicere. . . Verum in lucro cessante non sistitur malum : gravius est damnum emergens. . . Torus mundus in malo igne est positus: & quia qui extinguere deberent, dormiunt, quidquid malorum querimur, debemus pigritiæ. . . Calum cali Dominus suæ curæ reservavit: factum bene! secus pigritia cœlum etiam corrupisset. Nunc quale fuit. cum creabatur, quin alteraretur, permansit. Suspicite! adhuc aurez stella pavimento infixæ micant: adhuc luminare majus diei, & luminare minus nocti przest: adhue ordina. tissimi motus Orbium sunt in signa, & tempora, & dies, & annos. Terram autem dedit filis bominum Deus: hinc tanta mutatio, & illa lacryma. . . Qui positus erat in paradiso, ut opevaretur illum, cum otiaretur, peccavit. Ejecto in exilium statim terra tribulos & spinas germinavit. Inde varia illius fortuna fuit. . Erant singulis seculis, qui renovare faciem terra magno cum labore aggrediebantur, neque sine fructu. Sæpe culti sunt agri; ædificatæ urbes, plantatæ vineæ, constitutæ civitates, congregatæ Ecclesiæ. . . Erant vero singulis item seculis, qui per execrabilem tyrannidem bonorum labores perdiderunt. Vastarunt La agros,

agros, incenderunt urbes, destruxerunt vineas, everterunt leges, Evangelium corruperunt. Ingens damnum! Sed hominum culpa! Dominus terram dedit filiis bominum, ut colerent: reddent rationem, qui non coluerunt. . . Ego hoc dico vobis: multum mali homines improbi intulerunt : sed damna, quæ a pigris mere nihil agendo illata sunt orbi, majora sunt omnibus beneficiis diligentium, & omnibus maleficiis savientium. . . Itaque nemo pro fabula rideat Cantipratani narrationem de legatione Luciferi olim ad Concilium Parisinum misfa. Etiam hodie Principes tenebrarum habent alicubi, unde propter imperii sui incrementa quotidiana gratias agant Principibus Ecclesiarum, Principibus Cathedrarum, Principibus Scholarum, Principibus Monasteriorum, Principibus curiarum, Principibus familiarum. Si enim in Parochiis regnat inscitia, si in Republica invaluerunt abusus, si pucritia negligitur, si juventus corrumpitur, si disciplina collapsa est inter Religiosos, si modestia & devotio cesfavit vigere inter Clericos, si religio inter cives eviluit, si inter fæminas licentia & luxus, inter viros potandi, ludendi, scortandi libido in laude ponitur : quam dicemus esse tanti mali radicem, nisi quod dormiant, qui vigilare deberent, commodisque officiorum suorum frui contenti, abilciant onera, aut in humeros transferant ferendis non pares, ne quidem, utrum ferantur, indagare folliciti. Infe-

Infelix Seculum decimum sextum testis est veritatis, quam dixi: & nemo vir bouus negat, necessariam tunc Reformationem fuisse non doctrina quidem, quæ variari non potest, cum sit divina: sed disciplina, ac morum, qui non aliunde magis, quam per hominum nobilium, ac literatorum supinam inertiam per omne genus scelerum contaminati erant. ... Laudem mereretur Lutherus, si tantum negotium suscepisset paration, & sanctius peregisset... Nunc irruit in ovile non per ostium legitimæ vocationis, sed aliunde, ut latro, per furiosam rabiem petulantis ingenii cum effronte audacia, per quem exterminavit maceriam sanæ fidei, intra quam adhuc tenebantur oviculæ, conformiter ad lamentum Davidis Pfal. 79. Exterminavit eam aper de sylva, & singularis ferus depastus est eam, nunquam utique tantum facinus vel ausurus, vel effecturus, nisi homines dormivissent. . .

4. Nunc intelligo, Domine, quare dixerit Apostolus tuus: Oportet esse bareses!
& quare dixeris tu: Oportet esse scandala!
Hæreses & scandala (posses enim impedire)
permittente te siunt, ut per intervalla temporum homines nobiles ac literati expergiscantur, tanquam quorum pigritia tanto est
pejor, quia illi potestatis auctoritate, issi
consilio & eloquentia deberent curam boni
communis temporalisæque, ac spiritualis sustine-

stinere. Quantum est malum, cui medicina adeo amara præscribitur! . . . Ne, quaso, indigneris Domine, si loquar! tabescere me facit zelus meus! Si vitium tam turpe, tam molestum, tam noxium est acedia: ut quid tot pigri, tot inutiles, tot noxii homines tam diu terram occupant? . . Qui non laborat, is, volente Paulo, neque dignus est, ut manducet: tradatur ergo in manus Medici! affigatur lecto. quem adeo amat I medice, id est, misere vivat: fameat, sitiat, sudet, fleat, ejulet præ doloribus! Qui agendo super accepta talenta nihil lucrari voluit, discat patiendo lucrari! æquum,& justum est. . . . Quodsi nec hoc velit, moriatur! faciat alteri locum, qui ad obtinendam veniam, gratiam, & gloriam, Reipublicæ, tibi, & fibi studiosius vivat!... Divitem quemdam lego, ut primum de otio cogitavit, dicens: Anima mea , babes multa bona : requiesce ! continuo audivisse vocem de cœlo dicentem fibi: Aulte, bac noche tollunt animam tuam! ... Sic bene: Moriantur cito, qui magis optant diu, quam bene vivere! . . . Sed quis Enthusialinus me agit: . . Stolide! non tu contra teipsum dixisti sententiam? . . Non tu es ille vir, qui ex hoc ipso capite laborem horres, ut diutius vivas? . . Sancti optent diu vivere: bene optant. Optant enim, ut possint laborare diutius. Ego vero cur opto?... Fatendum est, quod ipsa ratio vitæ loquitur. . . . Domine! appetitu spuria vitam

vitam longam opto mihi. Appetitus est animalis, quod cupit esse, ut sit. . . Ratio & Fides quid dicunt? vitam longam optabilem esse dicunt, prout utilis est: nam sive vivimus, five morimur, Domini sumus, nunquam nofiri: Ergo qui non Domino, sed sibi vult vivere, aque insipienter agit, ac qui sibi vult mori, non Domino, seu Domini causa, aut ex Domini voluntate, sed ex impatientia vitæ. ... Intelligo, quod vita longa non sit medium certius præ vita brevi ad vitam beatam. . . Imo desiderium vitæ longæ plurimis impedimentum est vitæ beatæ, quia vitam beatam non nisi laborando meremur : qui autem diu vivere cupiunt, laborem horrent, ne vitæ noceant!... Ita decipi amamus!.... Ipse ego similia axiomata alui: Parce tibi! cura valetudinem! Non est fortitudo lapidum fortitudo mea, nec caro mea anea est. Melior est canis vivus, quam leo mortuus. Vah! quis me sie fascinavit, ut hac dictamina non prossibilis, serpentis agnoscerem? cujus enim hac lingua, nisi ipsissimæ acediæ est? . . . Novi multos mei similes, quibus Bacchus, Venus, Mars, curas curtioris vitæ non excitant. ... Et si mundus vigilias, sudorem, fatigationem, jejunium, curas, in Musæis, in choreis, in fylvis, in itineribus inter mille variationes iniquæ tempestatis imperet: nihil queruntur, nec valetudini timent. . . . Tunc folum vita in periculo est, quando laborandum est ex bencbeneplacito Dei. . . . Stulta cogitatio! Nunquid enim curæ meæ pro vita mea adjicient horam unam? . . Deprecor! O qui plasmasti me, miserere mei! posthac curam longa vita tibi relinquam: ego curam vita bona habebo. . . . Vivere Christus erit, Christus in laboribus multis, in laboribus assiduis a juventute sua! . . . Si moriendum est, JESU mi, in dimidio dierum meorum, sigut tu mortuus es, quid tum? Pauci sint dies mei, modo pleni sint. . . . . Quanquam nonne tu vitæ Dominus es! igitur ut vitam protrahas, oro, non tamen alio sine oro, quam ut redimere tempus possim per acediam perditum! . . .

5. O mala acedia, nam & aliud malum tibi debeo. Qui contemnunt Deum, quales sunt, qui faciunt voluntatem ejus negligenter, erunt ignobiles, 1. Reg. 2. & negligentur similiter. Exempla vidi. In statu Religioso, Clericali, & Seculari pigri ultimo loco ponuntur. Patroni, si sapiunt, ad beneficium, aut officium conspicuum certe pigrum non præsentant: prohibet conscientia: metus infamiæ vetat. ... Promototes ipsi, quando quis præsentatur, interrogant: Quid didicit: Quid secit? velut ex præteritis ominantes de suturo. ... In bene ordinata Republica officia non venduntur plus offerenti: non dantur magis indigenti: non attenduntur (nisi cum cætera sunt paria) aut merita

merita Majorum, aut nobilitas sanguinis, aut cognationis propinquitas : frustra clamas : jam me tangit ordo : ego sum senior! Ante-fertur, qui dignior est. . . . Ita piger conjicitur in impatientiam : roditur ab invidia : curis pro pane exeditur : redigitur ad incitas: desperat. . . . Si tamen aliquando contingat promotio, quacunque demum' via: si piger locum inter primes obtineat in Monasterio, inter Parochos in Clero, inter Senatores in urbe: scilicet indignabitur vulgus hominum: prudentiores autem ridebunt, niss insuper aperte vel oculte id agant, ut post paulum se prodat homo, quamindignus sit gradu, in quem elatus est patrocinantium manibus. Deest facultas misero, ut officio sungatur bene, quia annos, ex quorum bono usu aptitudo comparanda fuisset, male perdidit : & deelt voluntas onera officii cum honore portandi, quia otio jam nimis diu assuevit. Quid sit? Denique sit, quod sactum est servo pigro: adundanti, & jam quinque officiis conspicuo dabitur, & adjicietur etiam sextum, ex quo huc usque: piger alebatur: & jam alias nihil habenti, etiam quod babet, anseretur ab eo, Matth. s. Quot vidi tales? quot novi ? quot hodie audio ingemiscentes: nune prudentior essem, si essem junior! . . . Nimirum vexatio dat intellectum, utinam non sero nimis! . . Domine! gratias debeo, quod per hæc exempla docuerisme, quam sit acedia vitium per-LS

niciosum in tempore! . . . Amas me, amabilis DEUS! . . Tot argumenta, quibus exosam esse tibi pigritiam demonstras, ostendunt satis, quam a me serio amari velis. . . Amabo serio: & per odium acedia amorem probabo! . . .

Optima probatio, Domini mei! io! exardescat amplius odium vitii, non modo perniciosi in tempore, sed etiam periculosi pro aternitate. Illud expendimus ad nauseam: jam hoc expendamus, quod est Meditationis

#### PUNCTUM II.

Acedia vitium periculosum pro eternitate.

1. A Cedia vitium est, quod facit hominem inutisem Mundo, molestum Reipublicæ, noxium communitati, sive commissiones, sive omissiones inspicias: insuper indignum facit vita longiore, & dignum communi contemptu, atque odio universali. Tam gravia damna sufficere poterant ad suscitandum odium vitii in animo Deum amantis Verum cum hæc sint tantum vita prasentis mala, quæ a multis leviter contemnuntur: juvabit etiam considerare mala vita futura ex eodem sonte manantia, & Deum amantis ti supra modum formidanda, nempe longum purga-

purgatorium, quod semper, & infernum, qui sape acediam excipit. . . Utriusque veritatis magnum momentum est, dignumque attentione singulari. . , . Attendite.

2. Ajo: semper longum purgatorium acediam excipit, semper, quia acediæ de-ditus neque pro satisfactionibus propriis per pœnitentiæ exercitium præstandis, neque pro alienis per indulgentias participandis multum solicitus est: longum purgatorium, quia multa debita sunt, pro quibus oportebit satispati: & vix aliquis, qui pro tali se offerat va-dem. . . . Age enim . quas animas purgatorium tenet? Nunquid nec valde sanctas, nec valde impias? Itaque languidos innocentes, & languidos pœnitentes: Inocentes, qui sola peccata mortalia horruerunt, incurii venialium: Panitentes de sola contessione solicitos cum satisfactionis negligentia. . . Semper tales purgatorium manet. Ibi & Bonitas, & Justiția Del nos cruciabit, miris sed veris modis. . . Bonitas cruciabit, quia faciem suam abscondet mihi... Quia labem ingrati animi amantem tam vehemen enter adeo frigide redamantis exprobrabit, . . Impetus erit velum abripere, & in amplexum ire: sed illa se subtrahet, & ego pro Deo meo inanem nubem captabo. . . Si dixero: Quare faciem tuam abscondis? Matatus es mibi in crudelem? Job. 30. Respondebit : Quoties steti ad ostium cordis clamans :

mans: Aperi mibi foror mea! tu autem amore lectuli tui retenta surgere noluisti, ut aperires? Pœna talionis affligeris: meruisti. ... Justitia cruciabit, rigide ingeminans: Solve quod debes! satisfacere noluisti: satispatere igitur. . . . Heu! Manus Domini tanget me, manus gravis, & terribiliter feriens, quia ego digito tangere nolui onera alils communia!... Quid consilii?.. Miseremini mei, faltem vos amici! vos liberi! vos fratres! vos hæredes! vos Con-Sodales mei! miseremini! nam crucior in hac flama!... Frustra clamabis. Pænarum una erit etiam oblivio amicorum. Omnes dormient. . . Pulsabuntur, cum ad tumulum efferetur cadaver tuum, campanæ: cantabitur Requiem: & forte, si miles es, etiam inter strepitus bombardarum sepelieris, pompa magnifice tristi. Quid postea? Memoria tui cum sonitu periit: & finito officio vix erit, qui deinceps erga te sit officiosus. . . . Domini! non ille præ aliis sapit, qui damnata acedia, sibi per se providet; neque in alieno auxilio spem ponit, sed in sua diligentia? Plumæ lectuli, chartarum folia, libri suspecti, & reliqua fomenta acedia in ignem! in ignem! Cremabo vos, ne cremer a vobis particeps furtorum pretioli temporis, quod toties rapitis ad abusum! . . Nescitis, quid petatis, homines insensati! qui toties dicitis: Purgatorium non curo, modo in calum veniam, vel si usque ad diem judiciż

fit ardendum!... O homines nullius judicii! nam quid vult sibi hoc votum? Non, quod acedia totos, quanti estis, possideat, prodit?... Nihil curare purgatorium, & quod usque ad diem judicii a DEI conspectu absis: Superi! amans Deum sic loqui potest: fallimur! Acedia, non amor sic loquitur, acedia, quam sicut purgatorium semper, ita infernus sæpe expectat. Væ tibi! Res est plena periculi, ne, qui usque ad diem judicii Deum videre non desideras, æternum non videas!...

3. Errant, qui acediam inter vitia capitalia ultimo loco positam esse ideo arbi-trantur, quod levissimum ex illis sit, imo fi Cœlitibus placet, pane innocens vitium. Ego dico vobis: Angelos omnino omnes, homines autem fere omnes, qui in inferno uruntur, propter acediam uri, solis illis exceptis, quos Divina Justitia, ut loquimur, in flagranti comprehensos, propter aliud fla-gitium repente occidit, uti Scriptura de filis Judæ Her & Onan, aliisque commemorat. ... Equidem de Angelis ex communi sensu docemur, causam ruinæ fuisse superbiam. Si camen rem inspiciamus penitius, intelligemus, a superbia venisse initium, ab acedia complementum funestissimi lapsus. . . . Creati erant beatitudine naturali supra modum beati. Volebat Deus nihilominus, us contenderent ulterius, & ad beatitudinem fuper-

supernaturalem, quæ in visione, & amore Dei beatifico consistit, adspirarent, atque id (uti plerique volunt) per liberam subjectionem præstandam legi latæ, ut Deum - Hominem suo tempore adorarent, felicitatis fummam hac submissione promerituri. . . . Tum vero movit litem fuperbia, num deceret purissimos spiritus Deum in carne, hoc est, Deum humiliatum revereri?... Non vicisset tamen, opinor, nisi accessisset acedia. . . Ardua res erat, ultro Naturam Angelicam humanæ subjicere: nam etiam qua bomo futurus erat Christus, Dominus Angelorum.... Felicitas, qua per naturæ beneficium actu fruebantur, tanta erat, quanta poterant esse contenti....
Tæduit igitur majorem appetere per laboriosam victoriam sui. Hem! acedia, similis illi, per quam plurimi hominum ita animo comparati funt, ut jure Cœli continuo abdicare se vellent, si possent in terris vitam sine ærumna æternam vivere. . . . Igitur Angelos acedia perdidit : & eadem quotidie homines in interitum trahit. Agite enim : descendamus ad inferos, miserasque animas in quæstionem vocemus, cur unaquæque venerit in hunc locum tormentorum. . . . Fateor: confusi clamores erunt : alique ambitum; alii æmulationes, alii suas fraudes & furta, alii gulam, alii iracundiam, plerique luxuriam damnabunt, tanquam venenatos fontes, ex quibus sui cruciatus promanent. . . Verum

Verum dicitis, miseri! sed ego dico vobis, vacuum pane infernum fore, nisi cateris vitiis spes veniæ per acediam suisser ablata. Acedia in causa est, quod plerique hominum in peccata incidant, in peccatis vivant, in peccatis moriantur. Palpari hæc veritas potest, si attendimus, quod initium, me-dium, & sinis vitæ peccaminosæ in peccato omissionis consistat. . . . Post annos complures innocenter actos incidis in primum peccatum mortale! lamentabilis casus !... Sed fatere, quod res est. Nonne diu antea te permissifi acediæ?.. Omissifi consuetas preces: fastidisti laborem: sectatus es otium. Ita factus est DEUS in impertiendis gratiis parcior: Diabolus in tentationibus admovendis audacior: tu ad repugnandum imbecillior. Hinc!.. Quid hinc? hine primus lapsus gravior: & mox frequentatio lapsuum... Acedia fecit, vel ut a pudore victus, primum scelus in confessione fileres: inde quot sacrilegia? ... Vel si confessus es, acedia fecit, ut frigide doleres, ut obiter confitereris, ut media conversioni necessaria negligeres, & impedimenta non colleres. Vides, quid noceant omissiones? ... Quid? quod omissio panitentia finalis tandem illud peccatum sit, quod nisi cateris adjiceretur, damnaretur nemo : scelestissimus quisque veniam mereretur per Christum Dominum noftrum ! . . .

4. Horrore plena cogitatio! . . . Nunouam sic intellexi acediæ malum. . . Uritur Cain: uritur Pharao: uritur Judas? æterno igne uruntur Sodomitæ: merito! . . Sed esfent tamen salvi omnes, si non accessisset acedia. . . . Tinniunt ambæ aures mihi ad hanc veritatem! . . Fastidium pœnitentiæ finalis ultimum impulsum in igneam abyssum dedit. . . Intelligo , Domine! gravius in bac vita neminem plecti posse, quam si peccatorem permittas acediz. . . Pluat crucibus coslum! persequantur me homines! omnia tormenta diaboli irruant ! Amplius, Domine! Amplius: nam digna factis recipimus. . . . Unum deprecor: a spiritu acedia libera me Domine! . . Ex omnibus tentationibus non aliam timeo magis, quam quæ ab acedia venit. .. Relinqui acediæ post peccatum: fastidio pœnitentia obrui: ad sui victoriam per vivacem gratiam non excitari, punitio horrenda est, quia est certissima conexio cum inferno. : .

nobis, ne quis nostrum tradatur acediz. . . Leo, qui circuit, quærens, quem devoret, neminem vincit facilius, quam quem invenit tædio affectum, languidum, impatientem. . Vos omnes, quantum laborastis! quanta passi estis, ut securi perveniretis ad regnum Cœlorum, quod nisi violenti non rapiunt! . . . Quam ego dissimilis sum! . . In quo ex Choris locum mihi invenio? . . Ah! certissimum

est: Servus piger non salvatur! servus piger non salvatur! servus piger non salvatur!... Tremenda veritas! nam qua fronte possum negare Minorem?.. Et si hoc non possum, quæ est conclusio?.. Si beati sunt servi, quos Dominus invenerit vigilantes: miseri certe erunt, quos invenerit dormientes!..

Colloquium.

DEus amoris, cui nihil magis repugnat, quam acedia, Deus amoris miserere mei! Tu scis, quia amo te: & tu scis, utrum serio amem. . . Ego quidem nunc sic existimo: Tu scis, an non decipiar: suspectum amorem acedia facit. . . Atqui odi acediam, vitium tam perniciosum in tempore, tam perieulosum pro eternitate tandem ferio odi. . . . O felix odium, quod mihi probatio amoris sit, quo ego amo Deum, & Deus mel . . Quid vero? si, uti amor, ita odium non ferium foret?.. Serium est, JEsu mi! & quod sit serium, per amorem orationis, laboris, & crucis probabo. . Hactenus per acediam factum est, ut actiones mez fine ordine, & paffiones essent sine fræno: nunc per odium acedia fiet, ut homo exterior æque, atque interior ordinetur ex lege amoris, quo Legislatorem amo, qui me usque ad mortem, mortem autem crucis amavit. O bona Crux! . . Surgamus.

In amore vivere, est in cruce vivere, quin amor moster crucifixus est. . Qui crucem odit,

non, non serio amat, ad speciem amat: in labiis amor est, in corde frigus, nist amor probetur per acediæ odium. . . Clamas : O DEUS, ego amo te! Hypocrita! proba, quod dicis: per odium acedia proba! . . Odium acediæ sit vobis materia bodierni Examinis. Nemo cubitum eat, priusquam examinaverit se, an acediam oderit .. . Repeto, odium acediz est amoris probaio. . Dies bodierna dies amoris fuit : amoris eft bac Resolutio: oportet DEO servire serio. Hic fit fruëtus diei 2da. acta in amore ad exterminium acedia per ordinationem vita præsentis. . . Dies 3tia dies timoris erit , qui nos argebit, ut velimus DEO servire constanter. Ita providebimus vita futura. Benedicat conatui DEUS summe amabilis, & fumme amans , fummeque dignus amari omni modo, & fine mode!..





## Dies III.

### Dies Timoris.

# Laudetur JEsus Christus! R. in æternum!

Contendite intrare per angustam portam!.

Est adbortatio D. N. J. C. . . Contentionis nomine intelligit Dominus diligentiam in salutis negotio citò agendo, quod die 1 ma: Es seriò agendo, quod beri expendimus: Es constanter agendo, quod bodie statuemus. Dies 1 ma dies doloris fuit, ex cujus impulsu decrevimus emendare vitam præteritam, corruptam ab acedia, quæ nos totius Trinitatis odio dignos fecit. Maledista acedia! . Dies besterna dies amoris suit, ex cujus regulis ordinavimus vitam præsentem ad exterminium acedia, quæ bominem inutilem, molestum, Es noxium Deo, ac sibi facit: Maledista acedia! . Diei bodiernæ scopus est providere vitæ suturæ, propterea est dies timoris. Resolutio: Volo ser

vire DEO, non solum cito, sed etiam serio, sed etiam constanter, quocunque labore constet. . Surgite animis! Juvabit Re-solutionem

### MEDITATIO I.

### De Inferno.

Puncta sunt duo: 1 mum, Pana qualitas. 2 dum, Pana duratio. Utviusque timor efficacissime oppugnat acediam inimicam constantia, qua sola coronatur. Emendasse vitam præteritam, & ordinasse præsentem quid juvat, si suturæ non providemus? Provideamus. Consige timore tuo carnes nostras Domine! ut, si quando amor non sufficiat ad sistendum impetum Passionum: saltem timor coerceat. Sedeamus.

### PUNCTUM I. Pænæ Qualitas.

1. D'Iscedite maledisti in ignem! Ita Judex loquitur. Igitur pœnæ instrumentum est ignis, & ignis quidem verus, non metaphoricus: nam contrarium assirmare, si non est Hæres crimen, saltem temeritas est, clarissimo textui sine necessitate vim inserens. Judex, cum sert sententiam, non solet mestaphos

taphorice loqui: aut quis, cum audit: Titius fur ex patibulo suspenditor! decretum de patibulo metaphorico explicat, nisi forte in Comædia audiat?.. Neque obstat, quod im-perceptibilis sit modus, quo Spiritus ab igne materiali uratur. Multa enim tenemur credere, que non possumus capere... Confirmat Fidem Ratio. Judex dicie: discedite in ignem, qui paratus est diabelo! Sequitur damnatos post diem judicii ustum iri eodem igne, quo diabolus uritur ab initio mundi, non autem igne, qui de novo creabitur. Igitur ignis, qui diabolum urit, est verus ignis, elevatus tamen, ut Spiritum torqueat: aut dicendum erit, corpus immune fore a pœna ignis, quia neutiquam concipi potest, quid significare ignis metaphoricus possit, unde corpus crucietur... Furor & rabies similitudinem cum igne habere, qui animam affligit, dici fortasse potest: sed qualis metaphora corpori molesta sit, quis doceat? . Nullo modo ergo probabilis, sed torta, audax, temeraria est explicatio sacri textus, per quam ignis in-ferni metaphoricus esse asseritur. Vera est Augustini doctrina: damnati uruntur veris, fed miris modis. . . .

2. Vis urendi, & vis lucendi duæ sunt ignis illius proprietates, veræ & miræ ambæ. . Ambæ alias serviunt homini ad bonum usum: sed quia ignis inserni creatus est hoc sine, ut cruciet: utraque cruciabit, vis urendi vehe-

5.45

M 3

mentissima, & quodlibetica; vis lucendi cor-

pori, animæque horrenda.

3. Vis urendi ex copia ignis, materia, & applicatione desumitur. . . . Erit terra eorum in picem ardentem, ait Isaias, & confirmat Joanes dicens in Apocalypsi: Pars illorum erit in stagno ardenti igne, & sulphure. Erit igitur homo damnatus in igne, & ignis in ipso...

Erit in igne tanquam sasciis ab accenso oleo, aut spiritu vini ardentibus involutus: aut similiter ardens, uti Christiani sub Nerone, qui pellibus animalium pice illitis insuti pro facibus nocturnis servire tyranno cogebantur. . . Erit ignis in ipso, quia cum flammis velut igneo mari innatat infelix, necesse est, ut qui olim bibebat velut aquam, iniquitatem: jamignem bibat, qui impetu fluctuum per os se infundens descendet in stomachum, atque inde intra cutem in omnes partes diffusus, omnes uret, nullam extret. . . Ardebit sanguis: diffluet pinguedo: siccabitur medulla ossium: ebulliet cerebrum : ignem spirabunt pulmones: Cor, hepar, renes, viscera, arterias, venas occupabit ignis: ignis per omnes nervos circulabitur. . . Adde potentiam quodlibeticam, per quam ignis instrumentum fit omnibus instrumentis cruciantibus equivalens. Mordebit ut serpens : lacerabit ut Leo: contundet ut malleus: transfiget ut gladius: distendet ut equuleus : conteret ut rota: prosternet ut fulmen. ... Omne supplicium in uno est. . . Terribilia sunt, que dixi de vi urendi: terribiliora audietis de vi lucendi. Qui habet aures, audiat! Optabilius

est audire, quam experiri.
4. Obscura est illa slamma, quippe sumo piceo undique repercusso involuta: unde fit, ut instar fulguris intermicantis oculos tantum identidem ad horrorem perstringat, non ad folatium, sed ad tormentum, ut tenebræ ex maligna luce horridius visum afficiant. . . . Verum hæc vis lucendi tantum oculos corporeos cruciat: quæ animum torquet, multo affligit acerbius. Ignis ille quanquam mere materialis sicut non solum corpus, sed & spiritum urit: sic neque solis oculis corporis, sed insuper intellectui lucet. . . Ad hanc lucem videbis tempus prateritum, in forma mulieris, sicut Occasio pingitur, se tibi sistens. Capilli supra frontem propendent: occiput calvum est: quoties apprehendere conaberis, manus frustrabit. . . . Quis mibi dabit, ut redeant dies pristini! æternum lamentum erit. Ah! ut redeant horæ male perditæ: quam avide utar ad pœnitentiam! . . Eheu! Si vel unica die citius, priusquam moriendum fuit, pœnitentia confilium toties, ac tot modis inculcatum arripuissem: in Cœlo essem! . . O Cœlum! o Patria! ergo æternum carebo te? Nunquam aut oculus meus videbit, aut auris audiet, nec in cor meum descendet se-licitas, quam præparavit DEUS diligentibus se! . . O Colites, quantus est numerus Panitentium inter vos! & quam facile in hoc numero ego quoque esse potuissem! . . O insensate! Quis te fascinavit, ut temporis beneficio non utereris in tempore? Ita cruciabit tempus prateritum, cujus terrifica imago in intermicante flama se intellectui exhibebit. . . Accedet instar spectri flagello armati tempus præsens, & secum Deum adducet. In igne Deum videbis, sicur Moyses in Rubo. Deum videbis, sed non illum infinite amabilem, & infinite amantem Deum. quem beati omni modo & sine modo æternum amant, per hunc ipsum amorem beati, similiter uti tu per hoc ipsum miser es, quia creatura expers amoris es: creatura, quæ Deum æternum amare non poterit; quam Deus æternum amare non volet! . . Deum videbis . sed Deum iracundum, inflammata facie, horribilibus oculis, tonante voce! Deum inimicum, ultorem, flatu sui oris ignes animantem, damones in tuum supplicium urgentem, tuos ejulatus acerbo rifu explodentem, & fubfannantem, fine spe reconciliationis. . . Satis est! Deus ridet : quis non fleat! . Imo non est satis. Etiam tempus futurum in hoc igne fistet se, & cum illo, quanta est, tota æternitas. . Tum vero in rabiem se vertet dolor: & desperatio in vesanas maledictiones erumpet. . . Maledices diei nativitatis tuæ, quia natus est homo in mundum, non ad aliud commodum universi, quam ut ignis inferni

per novum titionem augeretur. . . Maledices Parentibus, quorum conniventia aut incuria prima forfitan tanti mali causa, & sons fuit tibi. . . Maledices coelo ad tua lamenta furdo, imo divinæ Justitiæ de te applaudenti, & alleluja cantanti super calamitate tua per quam crimina læsæ Majestatis toties a to cum risu commissa per sletum vindicantur. Maledices inferno, qui te undique torquebit, neque tamen occidet, quod tu optabis calentibus votis, sed perpetuo irritis. . . . Maledices ipsi Deo, pœnarum auctori, atque instar rabidi canis allatrabis lunam in plena luce sibi placentem, tuasque blasphemias, & vanam fine viribus iram cum farcalmo spernentem. . . Breviter : videbis in igne inferni peccata nondum deleta: Deum atrociter iracundum: & nullum ejus placandi remedium, Ita, quæ vides, & quæ non vides, crucia. bunt animum. Quid putas, non vis lucandi videtur vi urendi etiam crudelior?...

Ezechielem c.7. prædixit: tunc scietis, quia ego sum Dominus percutiens, ego: non enim homo, non bellua, non diabolus me invito quemquam torquebit: Ego torquebo: & hoc scietis vos scientia experimentali, quod ego sim vobis malorm Auctor. . Intelligetis dominil mei jurisdictionem illimitatam, & justiciam sine respectu. . Quales invenio, tales judico: neque potestatem in Reges minus.

nus, quam in cives exerceo. . . Tunc fcietis, quia ego Dominus percutiens: ex ipso modo percutiendi intelligetis. . Nempe magne DEUS, & terribilis nimis! quidquid agis; digne DEO agis, sive ita agis, ut, qui DEUS non est, sic agere non possit, atque Divinitas ex ipsa actionis excellentia elucescat. Creasti mundum: & opera sex dierum demonstrant, quod creatio sit actio digna DEO: ex eventuumque successio demonstrat, quod gubernatio sit actio digna DEO: ex ipsa scimus, quia tu es Dominus sapiens. . . . Sanctificas mundum: & media, quæ adhibes: prodigia, quæ patras: instrumenta, quibus uteris, demonstrant, quod sanctificatio sit actio digna DEO: ex ipsa scimus, quia tu es Dominus bonus. . . Quid expectamus, nisi ut similiter te vindices de rebellibus subditis digne Deo, ita ut ex ipso vindictæ genere intelligamus, quia tu es Dominus justus per justitiz genus, soli Deo proprium, soli Deo possibile, soli Deo conveniens... O fatui homines! fatui sane, qui tanti mali periculo nos proterve exponimus, ludentes ad marginem abyffi ignez: in quam fallente pede vel semel tantum, præcipites ruimus. . Heu! fatuus vocatur in Evangelio, qui ædificat in arena. . Fatuus, qui cœpit ædificare, antequam computaverat sumptus, qui necessarii erant. . . Facuus, qui bellum movet alteri, priusquam cogicogitaverit, utrum cum decem millibus possit occurrere ei, qui cum viginti millibus venit ad se.... Fatuus, qui dormit, priusquam præter lampadem insuper vas habeat oleo plenum. ... Fatuus, qui in suis opibus sibi plaudens, dicit sibi: anima mea! babes multa bona; comede, bibe, requiesce!.. Non sumus insani nos, qui in periculo multo atrociore jocamur?.. Credimusne infernum dari, an non? credimusne, nos nondum securos esse, an non? .. Si non credimus, jam judicati sumus: uterque enim articulus revelatus est: & de alterutro dubitare est negare fidem, reumque Apostasia se facere, atque ultro damnari velle, utique quia propterea, quod nos cessaverimus credere, non ideo infernus cesfabit ardere. . . Si credimus autem ( & fane tutius est credere, quam ad experientiam appellare) si credimus: quis credat, quemquam hominum adeo insanire posse, ut per acediam in periculo tam horrendi interitus persistere audeat, incertissima spei innitens, tempus superfore, & medium, per quod olim tantum malum evadat. . . Infana spes! . . Sapientis hac sententia est Prov. 14. Sapiens timet! & declinat a malo: timet in prosperis, ne Deo frigide serviat: timet in adversis, ne ab igne picto in verum ruat : Ideo declinat a malo, imo speciem mali fugit. . . Stultus autem baculo arundineo temere incumbens, fossam translit, & considit. . . . Cur? nempe sæpe jam peccavi, inquit: & quid accidit mibi triste? Ergo eja! adbuc semel! . . At ecce! subito frangitur baculus: & ruit in ignem miser, in ignem aternum ruit, quod est

## PUNCTUM II. Pœnæ duratio.

1. Donarum inferni æternitas articulus est ex difficillimis unus, cujus veritas, ut effet dubia saltem, multi, quorum Deus venter est, cupiunt multis persuadere, scilicet ne soli veniant in hunc locum tormentorum, tanguam a multitudine infelicium spes solatii foret. Vah! præsumptio nequissima! sed causas dubitandi audiamus. Nihil distimulabo, ut oppiletur os impiorum, & nemo non palpet, quam inania fint argumenta, quibus veritas impetitur ab iis, quibus volupe est seipsos decipere. . . Omnia reducam ad duo , quorum unum ex natura Creatoris, alterum ex natura Creatura deducitur. . . . In eventura videmus, ajunt, quod ignis agens, ut æternum agat, infinito alimento indigeat. nitum alimentum euge! unde suppeditabitur? . . Multo minus intelligi potest, quomodo corpus patiens æternum duret. enim est detrimentum accipere. Qu igitur post quotidiana detrimenta non denique corpus consumetur?. . De Creatore hæc innata animo idea est, quod infinite & justus,

& bonus sit. . . . Porro si justus est, quomodo culpam momentaneam pœna æterna plectat! . . . Et si bonus est , quis credat , fieri posse, ut pro injuria suz Majestati per inobedientiam ab homuncione illata pænam æternam decernat, quin unquam animæ in atrocissimis cruciatibus ingemiscentis aliqua miseratione tangatur, præcipue cum crucia-tus æternus sit pura pana, quæ neque servit ad terrorem aliorum, quia nemo tune vivet amplius : neque ad correctionem dama nati, quippe qui nunquam emendabitur. ... Addunt aliqui tertium argumentum a gratia Redemptoris, cujus gloria postulet, ut propter ipsum Deus denique omnibus reconcilietur, quibus iratus est : & nemo sit, qui non infinita satisfactionis particeps fiat. Audistis serpentis sibilum: Nequaquam moriemini æterna morte? . ..

2. Sed erratis, o scioli! nescientes scripturas, neque virtutem Dei! Matth. 22. Virtus Dei Omnipotentia est, que ignem inferni alere sine alimento potest. Flatus Domini scut torrens sulphuris succendit illum. Is, 30. quod aliud nutrimentum exigitis? Virtus Dei sapientia est, que, sicut in sornace Babylonica secit, ut ignis luceret, quin ureret: ita in inserno sacit, ut urat, quin consumat: aut an dissicile esse putablis Deo restituere damnatis corpora passibilia quidem, immortalia tamen? Non legistis, quod

de homine damnato scripsit Job. c. 20. Luet qua fecit omnia: nec tamen consumetur? ... Virtus Dei Justitia est, que in culpa non temporis durationem, sed malitiæ gravitatem attendit, id quod etiam Jura humana solent, dum latrocinium, quod momento comittitur, perpetua privatione vitæ, aut perpetui carceris supplicio puniunt. ... Malitiæ vero gravitatem æftimare, dicite: cujus est? Rei, an Judicis? . . Et pænam culpæ congruam taxare ad quem pertinet? auditurne aliquando Reus, cum per horam punitus fuit, dicere Judici: nunc satis est!....
Aliter nos, aliter Deus peccati enormem malitiam ad stateram appendit. . . . Satisfactio pro injuria sibi per peccatum illata nulla Deo sussiciebat, nisi quæ infiniti pretit esser. Sic judicavit Deus: ideoque ut satisfieret fibi per Deum-Hominem voluit. Quid? Non certa conclusio est, quod nulla quoque satispassio, qua finem babet, culpæ gravitatem adæquet? Justus es Domine, & rectum indicium tuum! ita ex Pf. 118. acclamare nos Deo decet, cujus judicium prima oft regula omnis fanctitatis. . . Denique virtus Dei Bonitas est. Æquum est autem , ut, qui Bonus est, malum oderit, ac persequature, quamdiu malus est. Damnati igitur, cum perpetuo mali sint, odio perpetuo digni funt. le Quos mors in peccato des prehendit, perpetuo peccatores erunt, quia volun L. y . Hisyl with . . . .

voluntas hominis post mortem, non sicus dum vivimus, ambulatoria, aut mutabilis est. Finalem impoenitentiam diabolica contumacia excipit, & (quod consequens est) status omnium malorum aggregatione infelicissimus.... Minatur Deus aterna supplicia, ut corrigantur alii, alii terreantur per interitum illorum, qui correcti non sunt. In fine seculorum vero minarum executio jam non valebit, sive ad correctionem, sive ad terrorem: quid tum? At, niss exequere tur Deus, quod minatus erat, verax non esset. Quid? quia bonus est Deus, an ideo mendax erit? aut, ne bonus esse cesset, verax esse cesses; verax esse cesse cesses; verax esse cesse cesse cesses; verax esse cesses; verax esse cesses; verax es

3. Quousque blandiris tibi, infelix impietas! frustra verbo Dei obgannis. Disceddite maledicti in ignem aternum! Vox est Divini Judicis: adhuc habes, quod garrias s... Habeo, ait: & non est novum, quod vox aternitas in scriptura significet tempus longius quidem, non tamen, cujus nultus sie sinis... Quod ex inferno tandem redemptio sit, certe ipsa Scriptura docet primum 1. Cor. 15. ubi Paulus mortem esse morituram affirmat. Deinde Is. 14. ubi Deus post multos dies visitaturus esse damnatos asseritur. Iterum Apoc. 5. ubi dicitur Agnus infra terram laudari, utique non ante pænarum sia mem. Demum clarissime Apoc. 22. ubi assiramatur, tempus sore, cum nullum maledia sum

Hum erit amplius! . . Verum o inania solatia! & frustra ad votum scelestorum detorta oracula! . . Joannes de civitate Dei hic loquitur, non de fine inferni: & cum de laude Agni infra terram est sermo, de tempore sermo est, oon de eternitate. Isaias autem nomine visitationis non intelligit solatium, sed innovationem poenarum in gladio duro, & grandi, & forti Il. 27. Et Paulus denique de morte mortis prima narrat, cum Resurrectionem tuetur: nam mors secunda, sive æterna manet, sicut legimus Apoc. 21. Quod vocabulum aternus, aternum, aternitas attinet : nemo negat, nonnunquam illud adhiberi a scriptura pro longo tempore: verum num ideo nunquam fignificat tempus sine fine? . . . Imo ne ambigi prudenter possit de vocis unius signisicatione: voluit Deus varia phrasi eandem poenarum æternitatem docere. .... Certe, fi aliquando, etsi post multa secula, finis tormentorum futurus est : & Deus damnatos homines, damonesque, ex damnata Origenis, sententia, per longa supplicia placatus, denique admittet in cœlum: nonne mentitur Apostolus, cum monet: Nolite evvare : Neque fornicarii, neque idolis servientes, neque adulteri regnum Dei possidebunt 1. Cor. 6. Mentitur iterum, cum afferit, : Omnes quidem resurgemus: sed non omnes immutabimur! 1. Cor. 17. Mentitur Isaias 1. c, 66. de damnaris affirmans: Vermis earum von moritur, & ig-1215 & des to

nis non extinguitur. Mentitur Christus hac ipsa verba Marc. 9. ter continenter inculcans. Mentitur Joannes Baptista Matth. 3. de Judice divino docens: Paleas comburet igni inextinguibili. Mentitur Daniel c. 12. prædicens fore, ut multi in terræ pulvere evigilent, alii quidem in vitam æternam, alii in opprobrium, ut videant semper! Nisi decipere voluissent, dicere debebant viri boni: non videbunt semper! vermis morietur, & ignis extinguetur! omnes immutabimur! tandem etiam fornicarii, & adulteri regnum Dei possidebunt. Adde: si aliquando damnati salvi erunt, salsum dixit Veritas (percipite me diligenter) falsum dixit Veritas, cum dixit de Juda proditore: Bonum erat ei, si natus non fuisset! fallum est! Bonum est Judz suisse natum, nam etsi ad long gum tempus miser sit, tamen selix aternum erit. Meretur zterna selicitas etiam tanto pretio emi: bonum est Judz, bonum, quod natus fuerit! . . Eja! non horrent aures hane contradictionis audaciam? . . .

4. At nempe gloria tua, Redemptor mi! & tua satisfactionis meritum has defendit interpretes: tui sanguinis virtutem tueri fe, videri volunt. . O speciosa argumen-tatio, solida, convincens, si superis placet: & si forte isti plus quam Christus de Christi gloria solliciti sunt. . . Equidem omnes, qui in Adam mortui funt, per Chris - 1746

fun

flum vivunt, si volunt se meritorum Christi participes reddere per usum mediorum, quæ ipse præscripsit. Verum merita Christi gratia funt: & gratiz non obtruduntur invitis. Qui nodunt Igitur, non participabunt: æternum non participabunt.... Audivimus clamantem Dominum: nisi quis renatus fuerit, non introibit: nisi panitentiam egeritis, peribitis: nisi abunda-verit justitia vestra plus, quam Pharisaorum, non intrabitis in regnum Calorum! Quid? num eff, qui reclamare audet : nolite metuere ! intrabitis tamen! non peribitis! ... Non hæc blacphema temeritas est? Non ipsa neglectio gratia Christi crimen hominis infinities aggravat? . . . Non sapientior est hæc illatio: In omni pecca-to imbibitur contemptus infinita Majestatis, cui vilis homulus obedire detrectat: contempcus infinita mercedis, quam Deus obedienti promittit: contemptus infiniti pretii, qui reste Apostolo; est conculcatio Divini Sanguinis; nova crucifixio, novum Deicidium: ergo peccatum meretur pænam, quæ finem non habet. Frustra, o mileri! miferationem speratis, postquam immutabilis preffic Discedite a me maledicti in ignem aternum! statimque addidit : ibunt bi in fupplicium aternum: justi autem in vitam ater-nam, Matth. 25. Stulsitia ost, qua monti-tur iniquitas sibi, vocem Judicis eandem in-telligere de vita sine sine, & de supplicio

nam aternam vocat: ergo dicere: pœna habet finem, vita non habet finem, est illudere verbo Dei, & facere cervicalia sub capite universa atatis ad capiendas animas, Ezech.

13. Itaque quid opus est pluribus? Deus divit, pœnam ignis nunquam finitum iri: ergo possibilis est: ergo datur: ergo justa est: ergo non repugnat divinæ Bonitati: ergo non excedit peccati malitiam: ergo non opponitur meritis, & gloriæ Christi: ergo quantumvis capi non possit, credi debet: Datur vitæ survaque sine sine.

credo! credo! & duce hac fancta fide, ignem æternum timeo! ignem æternum timeo! ignem æternum timeo! dolores, quibus cruciantur malefici dolores, quibus afficiebantur ægroti: fupplicia, quibus afficiebantur Martyres: ah! Quid hæc funt ad ignem æternum?... Ite vani timores, qui me toties abripuifitis in fcelus: posthac ego nihil, nisi pectatum, timebo! ... Neminem, nisi qui potest & corpus & animam mittere in gebennam, timebo: nam ignem æternum timeo, & præterea malorum nihil. ... Quis mihi det, ut tota vita nihil aliud timuissem! ... Sancte timor, næ tu meis propositis firmiorem constantiam tribuisses! ... DD. Sodales; Quid facitis? ubi est zelus vester? Infere

fernus aperuit os suum sine ullo termino, ho-minesque acervatim in ignem æternum ruunt! alter alterum præcipitat; nec vos timetis?... Ah! miseremini, miseremini saltem amicorum vestrorum! saltem subditorum, cognatorum, fratrum, liberorum! Ducite illos ad conciones! suadete confessionem! date plos libellos! Eripite de turba malorum! docete ignorantes! fuccurrite laplis! fratres vestri sunt, quos JESUS sanguine suo redemit, & a vobis juvari vult, ne pretium redemptionis in illis pereat!: . . Quanquam cur ad curam aliena animæ vos adhortor, quando vestra in periculo est?.. Ita, repeto: vestra anima in periculo est æterni interitus! Periculum ab acedia vemit, quia nemo, nisi qui perseveraverit usque in finem, falvus erit! . . . Itaque quam certum est, & de fide, quod pœna inferni æterna sit: tam certum est, & de fide : Servus piger non salvatur! & ratio est, quia acedia facit, ut, si etiam aliquoties coeperit benefacere, currere, pugnare non perseveret in bono, non perveniat ad bravium, non arripiat coronam.

## Colloquium.

O JESU! qui non descendisti de cruce tua, donce dicere potuisti: Consummatum est opus, ad quod agendum missus sum: quo terrore concussum est cor ad hoc oraculum;

nemo, nisi qui perseveraverit usque in sinem, falvus erit!.. Tristis sententia, quæ jam sola sufficit, ut credam, quod pauci Electi sint!.. Heu me! ergo nondum ab inserno securus sum, etsi incipiam tibi servire cito: etsi serviam diu serio: non sum securus, nisi constanter, & usque in sinem serviam?... Et unde mihi de constantia blandiar?.. Novi me! novi vim inertia mea! Ignis æternus, ignis æternus vorabit me, nisia te impetrem, JESU mi! ut usque ad mortem tibi sidelis sim!... O ignis! supplicium horrore plenum in viurendi, & vi lucendi. Prospicio mihi!... O æternitas! e nunquam! o semper! quantum est pondus vocum!.. O JESU, esto nobis JESUS! Salvator esto!... Gratia perseverantiæ non venit, nisi a tua gratia!... Igitur ut omnes nos in tuo sansto servitio confortare, & conservae re digneris, te rogamus: audi nos!...

### Sub Missa.

Ita, Domini I gratia finalis est mera gratia, qua nullo modo cadit sub meritum, quia est gratia esficax, qualem Deus nemini debet, quia nulli promist. . . Attamen, quam mereri non possumus, possumus impetrare:

Oratio Justi clavis est cæli. . . Ergo oremus: & ut oratio sit fortior, Virginem Matrem invocemus Patronam, ut exoratus ab illa Filius saerisicium Crucis, quod

in Missa modo incruento recolimus, nobis esticax esse velit pro obtinenda gratia bonze mortis. . . . Hoc fine alta voce, concordibus animis, corollam Marianam-cum Litaniis Lauretanis dicemus, id pracipue urgentes: Ora pro nobis peccatoribus nunc, ut serviamus DEO cito, ac serio: & in hora mortis, ne desiciamus in sine, in hora mortis. . . Oremus! . . . Dicebatar deinde Rosarium, quo sinito sasta est

# De pugna contra acediam.

Ravimus. Verum ficut ad gratiam finalem obtinendam oratio necessaria est: ita ordinarie fola non sufficit. Necesse est, ut tanta gratia saltem te non indignum reddideris: debetque bona vita bonam mortem præcedere ex nota paræmia: Qualis vita, finis ita. . . . Cum vero bona vita non sit sine pugna; timor inferni urgere animam pro se anxiam debet non ad orandum tantum, led etiam ad pugnandum strenue, mundus, caro, aut demon, invitante acedia, oppugnent nostri sive doloris de vita præterita: live amoris pro vita præsente conflantiam. . . . Trepidare ad hostis conspe-&um, fugam circumspicere, arma abjicere, atque illius arbitrio se tradere non est viri,

imo ne bominis quidem, qui decem digitos habet, & plus, quam septem annos ætatis. . . . Audaces Cœlum juvat! . . . Acedia est, que vestem vestram carneam apprehendens, dum ei tergum vertitis, occlamat cuilibet vestrum: Sic? Dimittisne me? Et non ero tecum amplius in æternum? . . . Abst! Non potes sine me vivere, nist in summa
melancholia. . . Nugæ sunt, quibus te teneo. . . . Sint nugæ: sunt tamen suaves nu-gæ, sine quibus amara est vita. . . . Expecta! Pugnæ te manent foris; intus timores tumultuabuntur... Non potes mecum vivere: sed nec sine me poteris... Ah! Domini! usquequo audietis Syrenem? aures occludite, & manus adversum hostem, quisquis occurrat, armate. . . . Vincendum est: aut æternum moriendum! . . . DEUS nobiscum est! Spectator, Adjutor, Remunerator victoriæ erit. . . . Sed moneo: Non pugnat DEUS solus. Vult, ut viribus gratia coopercmur per vires natura, quas ut quisque intendat alacrius, sinite, ut exponam, quanta. hæ vires sint. . ... Duo sint principia, ex quibus illas æstimare licebit. Homines su-mus, hoc primum: Viri sumus, hoc po-stea expendemus. Attendite! nunquam forte scivistis, quid possivis vel per solas natura vires: hodie percipietis ad solatium... Sedeamus.

N 4

Pars

#### Pars I.

### Homines sumus.

1. A Udiamus historiam nostræ creationis. Tria observationem mercatur, creatio corporis, creatio anima, & Modus creandi. A postremo faciamus initium. Ecce! ante creationem hominis dixit DEUS ( ita facer Historicus habet ) dixit : fiat lux ! fiat firmamentum! fiant luminaria! congregentur aquæ! germinet terra! producant aquæ reptile & volatile! producat terra animam viventem, jumenta, & bestias! Dixit: & fa-Eum est ita. Non deliberatione, non mora, non attentione opus fuit; omnia quasi ludens in orbe terrarum fecit. . . . Nullum est dubium, quin pari facilitate creari Homo po-tuisset: sed nimirum, ut disceret homo, quantæ sit super omnia alia dignitatis, repente stylus narrationis mutatur: & tanquam finito jam ludo tres Persone Divine in consultationem conveniunt: neque: fiat Homo! producat terra hominem! ajunt, sed: Facianus Hominem! agamus attente; Nam si in veliquis creaturis vestigium nostra Natura impressimus: Homo erit Imago illius, & Dominus omnium. Faciamus Hominem ad imaginem in intellectu, & ad similitudinem nostram in voluntate: & prasit; Gen.2. Hem! Mo-

Modus confilii. . . . Mox applicant operi manum. Formatur corpus ex limo terra, quasi figuli labor. Vilis materia est: sed forma quam est diversa a corporibus bestiarum! . . in bestiis organa exterius, partes etiam tam folida, quam liquida interius multam similitudinem cum corpore humano habent. Sed quam multo est nobilior structura & ordo partium!... Formavit (non dixit: fiat!) formavit, ex limo corpus Creator diligenter, & os homini sublime dedit, ut forma Dominum universi loqueretur, & nobilitas incolæ ex pretio Palatii nosceretur. . . In hunc limum inspiravit deinde DEUS Spiraculum vita, a spirando sic dictum: & factus est bomo in animam viventem. . . Et qualis est ista anima? Quinque verbis complectar omnes præcellentias: Est similis Deo, Spiritus, intellectivus, liber, immortalis, & in Microcosmo immensus, sive totus in toto corpore, & totus in qualibet parte. . . Ita factus Homo jussus est crescere, multiplicari, imperare orbi terrarum.

2. Concludite ex hac historia, quid Hosmo possit vel solius natura viribus, sive si esset positus in statu natura pura. Hommes sumus: neque per peccatum Adami deleta est Imago Dei naturalis, sive similitudo natura in anima; neque ablatum est dominium orbis quoad jus, sed tantum restrictum quoad usum, uti ex historia post diluvium patet.

Æque ut Angeli post lapsum, quoad dona & bona mere naturalia nihil perdidimus. . Itaque adhuc ezdem sunt vires naturz, eadem potestas dominii... Hinc ergo, ajo: quid homo possit etiam sibi soli relictus, & sine gratia, colligite. . . Equidem falubriter, omnino nihil fine gratia potest, & ne quidem Dominus JESUS! pronuntiare cum merito. Hzc est doctrina fidel, cui qui contradicit cum Pelagio, sit anathema! . . Nihilominus quod homo fine gratia nihil possit, quam peccare: Similiter doctrina hæretica est, & in Jansenio damnata. . . Quid igitur potest ho-mo denique solius natura viribus? Ajo : Si vires corporis jungat viribus Rationis, Industria, & arbitrii sui, non solum bestiis terræ, & piscibus maris, sed etiam Passionibus suis, & pravis motibus dominabitur: sive erit Dominus sui contra tentationes externas æque, atque internas, saltem ad aliquod tempus, & in circumstantiis non extraordinarie arduis. Affertionem exempla probant, non tot, quin plura. . . Præcipui motus, qui animum turbant, & stimulante acedia, contra Rationem insurgunt, sunt cupiditates, & timores. Vide modo, quid Gentiles præstiterint contra hos inimicos virtutis sola hac cogitatione adjuti: Homines sumus! . . Quanti in hoc genere fuerunt (nam sufficit nuda nomina commemorare ad memoriam) Socrates, Plato, Zeno, Diogenes, Cleanthes,

Epaminondas, Themistocles, Areopagitæ plerique, & Philosophi majorem partem omnes inter Gracos! Quanti postea Camillus, Manlius, Brutus, Scavola, Scipio, Fabius, Regulus, Cato, Epictetus, Seneca inter Romanos, cum aliis fine numero, quorum hæc fuit Philosophiæ Moralis Synopsis: Nibil valde cupere, nibil valde timere! . Quanquam quid opus est aliunde exempla accersere, cum inter nos se quotidie offerant, qui suis cupiditatibus, suisque timoribus imperant, modo tempore tentationis, rejectis suggestionibus acedia, recordentur, quod bomines fint ... Est famelicus, cui cibus apponitur appetitui blandiens: furit ardor edendi: jamque irruit in patinam, cum audit ab amico, venenum latere. Ecce tibi! subter ipsum est appetitus, fi homo est: famere, quam mori mavult. . . Est adultera, quam vetitus amor in novum scelus vehementer accendit : luctatur : circumspicit: at ecce! dum expectat amasium, Maritus ingreditur. Momento vanescit sceleflus calor: componit vultum, si bomo est, & fidei conjugalis testem frontem in lætitiam explicat... Est Miles, quem mortis metus in fugamagit. Dum vertit tergum: Dux stricto gladio jubet trepidantem redire in ordines. Redit, fi bomo est, versoque timore in audaciam, acediam fugat, & bostem vincit. ... Dices: in his exemplis non Ratio triumphat, sed Paffio forcior subigit minus fortem. Assentior: sed ajo : Passio fortior excitatur a Ratione: in brutis enim. - 4240 F

enim, quia comparationem inter mala ac bona majora & minora, certa & incerta instituere non possunt, hoc non contingit. Itaque rationabilis est cupiditas boni majoris præ minore, vitæ præ saturitate: rationabilis timor mali non dubii præ dubii boni cupidine, timor iræ maritalis præ cupidine amplexus adulcerini: rationabilis timor mali certi præ incerto, necis a Duce præ illa ab hoste. . . Atque ex hac narratione manifestum est, Rationem adhuc esse dominam affectuum, neque tantum illis posse resistere, ne rapiant in malum, sed etiam imperare, ut serviant ad bonum. . . Servi nostri sunt affectus nofiri, si bomines sumus; servi, quorum uni si serio dicat Ratio: veni! veniet: & alteri: vade! vadet: & tertio: fac boc! faciet. Tanti est, nosse vires suas hominem, quas a Creatore accepit: & cum res postulat, adhibere. . Per naturam Imago Dei sumus, per naturam mundi Domini. Hoc forma Corporis testatur, illad nobilitas Spiritus. . . Atque hæc est substantia hominis. Esse divitem, esse nobilem, esse doctum accidentia sunt. conservanda substantia invincibilem facit. Si fuccumbimus vitiis, per curam accidentium fimus imbelles: & quia plus solliciti sumus, ut divites, ut nobiles, ut docti, quam ut bomines simus. .

3. Inanibus ergo querelis sapientum aures obtunditis, quicunque ad excusandas ex-

cula

cusationes in peccatis de liberi arbitrii imbecillitate querimini. . . Si, quantum impenditis vires capitis, vires lingua, vires manuum & pedum, ut divites, ut docti, ut gloriosi evadatis: tantum vires voluntatis adhiberetis in exterminium vitiorum, ut fieretis boni bomines: enimvero intra octo dies experiremini, quam longe aliud fit non velle & non posse... Hac vero cum ita sint, quid mirum est, si media die lucerna sit opus, ut bominem inveniamus, .. Plerique suz Dignitatis obliti, vitam agunt pecoribus similem.. Videas in illis aliquid a longe fe movens: vident, audiunt, comedunt, dormiunt. lasciviunt: signa animalis habeo. Signa Rationalitatis oftendite!... Vah abjectio!... Plato gratias quotidie Auctori natura egit, quod se bominem secisset: isti ultro se ipsi transformant in bestiam, & quod Nabucho. donosori supplicium horrendum fuit, inter delicias numerant, herbis, ut boves, pasci. O animal! animal! animal! cogita, quod fis homo! . . Ecquis hominum ita insanit, ut amore phalerarum equus esse desideret? . . . Tu vero superbis ut pavo, invides ut canis, rapis ut lupus, hinnis ut equus, voras ut vultur, furis ut tigris, stertis ut glis: unde ex moribus es diversus a pecore?. . Ah animal! memento, quod non sis animal qualecunque, sed rationale: memento, quod bomo fis! . . Animal omne subjectum est necessitatibus corporis, inclinationibus sensuum cupia

cupiditati speciem suam zque ac individuum conservandi. Sed animal rationale serviat necessitatibus rationabiliter: serviat inclinationibus rationabiliter: conservet se, suamque speciem rationabiliter: & qui est reliquorum animalium dominus, sit etiam dominus sua animalitatis: nec aut vivat, ut brutum, aut moriatur ut brutum: hoc ajo, posse hominem, & Ratio docet, debere velle. . Fateor tamen: Qui sic vult vivere, necesse est, ut faciat sibi vim. Sine vi enim non vincetur acedia cum agmine vitiorum, quod contra bominem producit in aciem. . . Sed quid tum postez? .. Viris loquor : & vir dicitur a vi: potest ergo vir facere sibi vim. Ostendo. Vos, postquam audistis, quanta fint vires bominis: percipite modo, quanta fint vires viri. Si foeminis loquerer, filere nune mallem. Sed macti animis: viri su-

### Pars II. Viri sumus.

Rande discrimen est inter virum & sæmle nam. Uterque est bomo : uterque animal rationale. Sed vir est principium, & fig. pis fœminz... Principium, quia fœmina de viro sumpta est, & ex una de costis ejus formapa in mulierem. . Finis, quia vir non est Pro-

propter mulierem, sed mulier propter virum, ut vir haberet adjutorium simile sibi, quale inter catera animalianon inveniebatur. Propterea Aristoteles vocavit sceminam animal occafionatum, five non sui gratia, sed occasione viri natum ad conjugium, & negotia domestica, ad quos fines neque aliud animal, neque alius vir fuisset idoneus. . . Insuper ( quod ex jam dictis sequitur ) vir est principium totius speciei & finis totius universi, quo quid illustrius dici possit, ego non video. . Imisit Deus soporem in Adam, cum Evam creare vellet. Interpretes hunc soporem fuisse extasin credunt, que per hoc differt a somno, quod somnus liget function nes anima intelligentis, non item sentientis, & vegetantis: in extasi autem operentur intellectus, ac voluntas: sensus vero sic quies scant, ut homo vix a mortuo possit discerni. In hac extali creditur Adamo revelata fuisse iplius Excellentia; Matrimonii mysterium: & ratio pacti, per quod totius posteritatis felici-tas aut infelicitas ex illius voluntate penderet. . . Expergefactus Adam vidit Evam coram se modo prorsus singulari generatama Cum enim homines alii nascantur ex viro & foemina: inter modos generationum extraordinarios Eva nacta est tertium. Nam Adam generatus est sine viro & fœmina : Christus ex fœmina fine viro: Eva ex viro fine fœmina. Noluit autem Deus illam una cum viro creare, quia, ut dixi, voluit, ut vir non folum prinprincipium & finis fæminæ, sed per hoe ipsum etiam principium ac finis totius universi esser, quin daretur ulla species naturæ, corporeæ, quæ facta non esset propter ipsum. Quid dicitis, viri, de hac creationis virilis historia?

2. Patet, Auctorem Naturæ viro tantum virtutit dedisse, ut conservanda dignitati par sit: nec subjici ullius imperio possic, nisi volens. Sicut enim Leo non effet princeps ferarum, nisi vires haberet, quibus principatum tueretur : ita viro esset male provisum, si, cum sit ipse finis universi, & omnia propter ipsum, ipse vero propter solum Deum: posset invitus vel a sœmina, vel ab alia creatura adigi, ut a Deo ad ipsam verteretur. . . Necesse fuit, ut, qui Caput omnium constituebatur, ei equalis Officio intellectus, & officii difficultatibus sufficiens animus tribueretur. . . Et vero fuit hic sensus omnium seculorum & gentium, ut crederent, viris non a gratia, sed a natura, uti majus robur corporis, ita majorem & ingenii, & animi vim datam esse, quam fœminis, unde etiam factum est, ut exclusis mulieribus ordinarie soli viri Rebuspublicis præsint, bella gerant, Sacerdotio fungantur, Confilia moderentur, studia promoveant, mercimonia exerceant, & quidquid majoris momenti negotiorum est, administrent. . . Quodsi ad bac talia vires natuva viris dedit ad vincenda impedimenta illis; que in via vietatis occurrent, multo difficiliora: quis non videt, merito rideri, totiusque orbis ludibrio exponi omnes, qui sub jugo scemineo gemunt?... Ignavia, non natura, est causa dedecoris... Notate hoc bene, quibus, si uxor non dominatur, tamen vitia imperant. Eadem vos turpitudo infamat: nam & dæmon, teste S. Ignatio nostro, mulieri rixosæ est similis, quæ tanto audacius insultat marito, quanto experitur timidiorem: abjicit vero animum, ac terga vertit, si conspexerit severa fronte, voceque constanti occurrere.

3. Unde fit igitur, quod non omnes viri faciant sibi vim, & virtuti dent operam? Vires non desunt: voluntas deest, voluntas generosa, & serio imperans. . . . Turpe est fæminæ subjici: turpius mores muliebres imitari: utrumque tamen videmus quotidie. . Sub prætextu pacis domestica mariti sunt uxorum mancipia: & per excusationes a vebementia tentationum, a moribas mundi, ab exemplo aqualium ita delicati, leves, inconstantes sunt viri, ut nisi ex vestibus non dignoscas a foemina. . . . Mulierem fortem quis inveniet? Olim quæsivit Sapiens. Hodie (pudet dicere : dicendum est tamen!) hodie justius interrogamus : Virum fortem quis inveniet? . . Major certe Doctorum pars tavet sententiæ, quod plures fæminæ, quam viri salventur, non tam ideo, quod pleræque plus quam viri, solitudinem ament, Orationi vacent.

vacent, a periculosis officiis remota sint: quam quod faciant sibi vim, magis quam viri, id quod satis docet virilis tot virginum continentia, tot uxorum patientia, tot viduarum constantia, contra illecebras carnis, contra technas diaboli, contra mundi tyrannidem, contra omnes acedia machinas... Ita, viri! ita furgunt foeminæ, & faciunt fibi vim: faciunt calo vim; vobisque præripiunt per u/um virium, quas a vobis acceperunt: sic enim de Eva sua Adamus loquitur: bac vocabitur virago, quoniam de viro sumpta est. . . . Et vos sine pudore spectatis? . . Vah! si centesimam partem virium, quas impenditis sive ad civiles, swead militares labores, impenderetis cœlo lucrando: (certum est) neminem virorum infernus haberet. Nunc pauci electi sunt, quia plerosque ignavia retinet, quo minus se addicant virtuti, eique constanter adhæreant. Pudenda ignavia! Surgamus! Nam piget diutius cum hominibus cam abjectis tricari.

At vos saltem, DD. Sodales! inter paucos estote. Nolite timere pusillus grex, quia complacuit Patri vestro, complacuit Matri vestra dare vobis regnum, si pugnare potestis... Non deerit gratia, qua ad pugnam excitet, & in pugna adjuvet: Sed vestrum est cooperari, & simul pugnare, quantumvis rectamet acedia. Resolutio postulatur, ut vincere vos ipsos velitis. Vires non deerunt. Estis homines: estis viri: ex utroque titulo Natura robur dare debuit sufficiens
ad victoriam: gratia facientibus, quod est in se,
novas vires adjiciet ad salutarem victoriam,
qualem pramium aternum expectat. . Si
pusillanimitatis aliquis sensus se movet: in
promptu remedium est. Timor mali majoris
vincat timorem mali minoris, timor inferni
timorem pugna. Vana est omnis reluctatioa
Aut vincendumest, aut aternum moriendum.
Non datur medium. . . . Quid eligitis? . .
Deliberate.

#### Dissertatio

## De Modo Pugnæ.

Laudetur JESUS Christus!

Aut vincendum est, aut aternum moriendum!
non datur medium. Quid elegistis, Domini!
aut num deliberastis saltem? . . Ab! Quis
deliberet? Non potest utique locus tormentorum in deliberationem venire. . . Reste
judicastis. Verum extra teli jastum non sumus. Nisi qui in bono perseveraverit usque
in sinem, salvus non erit. Igitur pugnandum erit usque in sinem: Hoc est, quod mane monebam: Serviendum est Deo non solum
cito, ac serio, sed etiam constanter, id
quod sine pugna sieri non potest, quia ace-

dia est inimica constantia. Gratia offert auxilium: non soli pugnabimus. Sed nec gratia sola pugnabit: necesse est nos cum ipsapugnare: & possumus: neque desunt vires, sive nos consideremus, ut homines, sive ut viros. vimus. Superest, ut modum pugnæ di/camus. . . . Discemus autem , si distinguamus tempora, in quibus animam aggredi acedia solet, tristitiaque & fastidiis infestare. Tria numero, tempus orationis, tempus laboris, tempus tribulationis. In singulis singularis observanda est pugnæ ratio, ut vires naturæ viribus gratia feliciter cooperentur. Habetis Differtationis mea materiam, utilem prorsus, & alacri attentione dignissimam. Nemo est enim, qui non in bac vita, in qua corpus aggravat animam, sæpe debeat cum fastidiis luctari: & ego repeto: ex tentationibus, quibus Diabolus animas impetit, ese periculosissimam, qua a tadio venit. . . Sedeamus.

#### Pars I.

#### De tempore orationis.

dium se movet ad initium, sepe fastidium, si nempe diurius protrahatur oratio, sive mentalis illa sit, sive vocalis: sive privata, sive publica: sive arbitraria, sive præcepta.

Blotherton Goo

Communis querela est de importunis evagationibus phantasiæ, quæ animum in mille obje-Eta distipant, & suavitatem unguenti velut muscæ morientes corrumpunt. .. Omnes excusant se, voluntque, ut distractiones suas involuntarias esse credamus. . . Demus hoc aliquibus: multis certe direlle voluntariæ sunt, nec raro studiose quæsicæ: plerisq; saltem indirete, eo quod causus non tollant, quas possent tollere, & deberent. . Adsit æstimatio orationis, & pia (de qua heri) affectio: mentiar, nisi mentem orantis facile colligi experiamur. . . Causæ distractionum sunt quatuor. . . Culpa mordens (S. Bernardi hæc observatio est) etiam, cum est mere venialis, tollit fiduciam in orante, ut nihil sperare boni a Deo audeat : Quomodo orabit alacriter? Cura pungens totum animum in se abripit, atque in futura contingentia abstrahit: Quomodo orabit devote?.. Sensus agens, puta, au-res apertæ fabulantibus, oculi per omnes angulos vagi, lingua garrula, manus & pedes occupati in vanissimis cæremoniis legum urbanitatis, in mille particulas cor dividunt, ita ut vix aliqua sit Dei præsentis memoria, niss per tintinnabulum sub Missa moneamur: quomodo orabimus reverenter? . . . Applicatio negligens, puta, impetus, quo ad orandum ruimus, quin interroget se aliquis : quo vadis? omnem animi præparationem impedit: quo-modo orabimus attente?.. Volumus, ut gratia, quæ ad orandum nos excitat, prodi-

vote, & alacriter fiat. . . Altera progressui serviet, & consistit in suspiriis, seu brevibus pausis, qualium usum S. Ignatius in tertio modo orandi requirit. Exemplum in Oratione Dominica demus... Pater, & vere Pater omni amore amabilis! .. Pater noster communis omnium: nam fratres sumus, quotquot homines sumus. Pater! Sanctificetur nomen tuum! omnes populi adorent te! . . Pater! adveniat regnum tuum, omnes gentes obediant tibi! Pater! fiat voluntas tua sicut in calo de me, sic & in terra a me! persecte fiat! . . . Pater! panem nostrum quotidianum da nobis bodie! habentes alimenta contenti sumus: cupedias non appetimus. . . Pater! dimitte nobis debita nostra eheu! per legis tuæ transgressionem temere contracta! Dimitte poenitentibus, sicut & nos dimittimus debitoribus nostris amore tui ! . . Pater! ne nos inducas in tentationem; conservame, & meos in sancto servitio tuo, ut non pereat ex nobis quisquam ! . . . Pater! libera nos a malo, quod est antonomastice malum : libera a mala morte! Amen; Ita fiat! fiat per Christum Dominum nostrum, quia promissti fore, quidquid pertinet ad rationem salutis, modo petamus in nomine Salvatoris! . . . Quid obstat, quo minus similiter salutatio Angelica, formula votiva, salve Regina, Psalmus Milerere &c. recitetur? Profecto corruptissimi gustus sit, necesse est, cui hic orandi modus non (apit. . . Dices: hunc modum folum bre-

vi orationi, & mere vocali, non autem longa aut mentali accommodum esse. Respondeo: falleris. Nam & corona Mariana, & horæ canonicæ utiliter per ejusmodi suspiria e. g. ad singulas decades, aut psalmos interpolantur, maxime si versus occurrat peculiari devotionis sensu conspicuus, e.g. Sacrificium Deo Spiritus contribulatus tribulatione amara: Cor contritum dolore ferio, & bumiliatum pudore maximo Deus Milerator miserorum, Deus Redemptor peccatorum. Deus Amator poenitentium non despicies! . Obsecro! cui potest hæc industria displicere, nisi illi, qui preces suas festinat absolvere, contentus orasse, & nihil sollicitus, utrum bene oraverit? . . Pie ad orationem affectus non curat, si plus temporis precibus impendere debeat, modo devotioni addatur, quod festinationi detrahitur. . . Quod attinet orationem mentalem, Exercitio Intellectus & Memoria uberem materiam obvii libelli suppeditant. Exercitium autem voluntatis, & affectuum ( quod præcipuum est ) non aliunde felicius, nisi ex bac praxi, deducetur in usum. Passim in libello, quo uteris, textus Scriptura occurrent, vel etiam circa præsentem materiam tibi incident: sponsor sum, si circa illos ad singulas voces, vel sententias adhibeas ejusintra paucos dies in schola modi suspiria: affectuum plus proficies, quam ex aliis regulis atque industriis per annum, maxime si suspiria illa (sicut in oratione Mentis fieri deberet) diutius protrahas, & tamdiu uni voci degustanda immoreris, quamdiu sensus spiritualis se movet, quod genus Exercitii S. gnatius Modum orandi secundum appellat. Quodsi primum orandi Modum, qui per Examen exercetur, adjungas, aut cum secundo & tertio misceas tempore Restexionis, (qua est Meditationis anima, & per quam aliquis post textum, & dostrinam expensam se inspiciens interrogat: Quid circa bac documenta tu secisti? quid facere potuisses? quid facies?) vix est possibile, ut Meditatio sit exucca, arida, sterilis. Deliciis etiam inter lacrymas assuca; longe aberit omne sastidium: dolebis horam siniri. . . Tanti est velle bominem, & gratia supernaturali per vires natura cooperari. .

res natura cooperari.

3. Quodsi nec hoc quidem volumus, & piget industriis tam facilibus uti, propterea quod aliqua fui victoria opus sit, donec assueverimus usui: cur igitur viri sumus?

Si rem magnam postulassem: audire me magno animo vir debuisset, & sequi consilium pro tanto bono, quantum est bona oratio: quanto magis, cum aliud non dixi, quam: Utere suspiriis!... Forte autem, quos Ratio non movet bomines, exemplum movebit viros, exemplum viri tentati per omnia, ut esset Exemplar in omnibus. . Ascendamus in hortum Gethsemani. Ecce JESUS orat. . Tertiam jam horam orat! . Et

inter amarissima fastidia! . . . Coepit enim tædere, & pavere, & mæstus esse, adeo, ut cum gemitu sateretur discipulis: Tristis est anima mea usque ad mortem ! . . . Vincit se tamen, & quo nausea ab oratione est ma-jor, tanto diligentius se ad orandum componit. . . Separatur a suis. . . . Solitarius oculos & manus in cœlum effert. . . Flectit genua: prosternitur toto corpore: cum clamoribus & lacrymis instat, urget, obsecrat Patrem: usque ad agoniam vires intendit, imo usque ad copiolum sudorem sanguinis! ... Et quid orat? suspirium unicum perpetuo repetit, sed (quod opinor) secundum alterum aut tertium modum orandi repetit: Pater! chariffime Pater! . . Si possibile est: Quid autem tibi non sit possibile? ... Pater! respice sereno vultu in Filium tuum unigenitum!... Transeat a me calix iste! calix supra modum amarus, calix tot pœnis refertus, tot ingratitudinibus plenus, & fructu tanti laboris pane vacuus, transeat a me!.. Verumtamen non ficut ego volo conformiter ad inclinationem infirmæ carnis: sed sicut tu, Pater! sicut tu vis, ita fiat! . . Et quid factum oft? Evanuit fastidium, pavor, mæror: apparuit Angelus consolans eum : furrexit ille confortatus in omnem eventum, & ultro hostibus se obvium dedit. ... Quid? nondum apprehendis, quid bomo, quid vir possit contra acediam, quando tempore orationis le movet? . . . . Similiter debellatur, quando tempore laboris assultum tentat. . . .

#### Pars II.

#### De tempore laboris.

1. TRia hic hominum genera distinguo. Pri-mum illorum, qui laboribus præceptis, five ouos status, aut officium imperat, pœne opprimuntur, Israelitis similes sub Pharaonis tyrannide. Alterum illorum, qui ex arbitrio vivunt, neque ullo labore occupantur. nisi quem ultro suscipiunt. Tertium illorum, quorum labores funt mixti, aliique necessarii , / alii liberi. . . . Singulis infidiatur acedia, immissoque tædio facit, ut primi status & officii obligationibus minime satisfaciant: secundi in nugis & otio pretiofum tempus pessime perdant : tertii, inverso ordine, occupationes arbitrarias cum cura, necessarias obiter agant: omnes autem DEI obliviscantur, & sui, toti quanti filii bujus /eculi. . . . Omitto de illis dicere, qui in officiorum ambitu bonorem querunt, & commoda, onus & laborem relinquentes vicario, sæpe ne quidem de hoc solliciti, utrum a Substituto res rece fiant. Sed neque propositum est mihi hic disquirere, quando quis licite per alium agere possit, quod agere per se deberet, & posset, ita, ut tamen maximam salarii aut redituum partem trahat, qui nihil agit, modico lucello illi assignato, qui omnia agit. Theologi examinent, quid in hoc negotio responderi possit conscientiæ, in Ossiciis Ecclesias intentionem Fundatorum & Eccclesia: in Politicis voluntatem Reipublicæ, & potestatem Principum trepide contra hos abusus objicienti. Mihi sussicit arma porrigere, quibus debellari acedia possit ab illis, qui sua per se, non per alios agunt. Homines sumus: Ratio possulat, ut cum gratia, quæ negotium sue vocationis agenti nunquam deest, collaboremus per vives naturæ, ut, quod sieri debet, sat, & recte siat.

2. Igitur, quos in prima classe posui, moneo: ut, si moles laborum superat vires alicujus sive corporis, sive animi, ita ut aut sanitas periclitetur, aut anima, quippe vix unquam sui juris, & semper incurva sub onere curarum: primum Ordinem inter occupationes constituant, justumque cuilibet tempus designent, quo peragi possit commode. Consusio, dum hæremus, quid primum, quid deinde, quid tertio oporteat facere, sape mater impatientiæ, pusillanimitatis, & sastidii est. Porro si huic consilio obstat brevitas temporis: audiatur Jethro socer Moysis, dicens Genero suo: Stulto labore consumeris! Dum vis omnia solus facere, nihil sacis: & nec Deo, nec communitati, cujus

· ·

bono officium geris, satisfacis. Ergo divide cum aliis curas: & partem onerum transfer in humeros alienos, sed una cum commodis oneri a Deo vel homine annexis, ut hilarius feratur. Non video, cur hoc confilium displicere possit nimis occupato, nisi forte avavitia habeat, quod obmurmuret. Sed respondet Sapiens Prov. 15. Melius est parum cum timore Domini, quam thefauri magni. Et mox: Melius est vocari ad olera cum charitate, quam ad vitulum saginatum cum odio. Iterumque c. 16. Melius est parum cum justitia, quam multi fru-Etus cum iniquitate. Et c.17. Melior est buccella sicca cum gaudio, quam domus plena victimis cum jurgio. Sapienti pauca. . . Qui in altera classe funt, existimo illos vexari fastdiis ab otio magis, quam propter negotia. Fieri non porest, ut bominem vita mere animalis diu delectet. Dormire, edere, bibere, ludere, garrire, iterumque dormire, vitæ genus est, quo, ficut nullum habetur abjectius: ita animæ intelligenti nullum potest effe molestius. enim misera damnatur ad siliquas, & cœlo nata ex pabulo porcorum pinguescit. Vi-deas tales, cum a somno sunt sessi, deliberare per horas, qua ratione jucunde teren-dum sit tempus, sive quomodo fallendum sit, inquiunt, ne longum videatur. O inselices! Horam ex multis, quas vos pro re nihili pro-digitis, si vel unicam haberet damnatus: quam effet repente felix! Non babeo, quod agam

agam , ait: propterea diversiones requiro , ne Hypocondriacum malum me occupet, cui per temperamentum obnoxius sum. Quid? Quodex Medici testimonio non sit aliud buic morbo remedium, nist motus, potus, & conversatio. Næ tu homo lepidus es, quem non hæc ipsa vitæ ratio, quam vivis, melancholicum facit! Recte occupationes tuas diversiones vocasti : sunt enim vere diverticula posita extra viam ad cœlum. edic, amabo! Quis denique est servus piger, contra quem lata est damnationis sententia, si tu non es? si sapis, hæc cogitatio te salu-Melior morbo briter melancholicum faciet. tuo medicina ordo diurnus erit, quem heriexplicavi: & correctio phantafia, quasi vitam in nugis agere, jucundum : feriis autem occupari, melancholicum genus vitæ foret. Absit! Non erit tædio locus, si erit locus ordini, ac varietati laborum, suumque detur tempus anima, suum corpori, suum negotiis ex viri prudentis consilio, aut Status & Officii qualitate. . . . Qui in tertia classe tecensentur, non tentabuntur a fastidio opinor , in occupationibus liberis: que enim ex electione agimus, libenter agimus, quia cesfare cum libet, licet. In praceptis, & necessariis periculum est, maxime in laboribus capitis, quorum non est successus quotidie æqualiter selix. Verum propterea est locus pugna. Sed facilis & læta victoria erit, si crit ordo, & potissimum tempus negotiis ne-

cessariis detur, superfluum arbitrariis, quod statuere nemini difficile esse potest, si modo certa sit hora decumbendi, & certa surgendi. Iterum comendo ordinem, quia ordo est via regia, per quam itur in cœlum sine ambagibus. Qui enim ex ordine semel prudenter electo agit, non agit, quod placet: sed quod decet, & juvat agi. Qui vero ex lubedine vivit: si horas non perdit, male, aut nibil agendo: certe sapissime perdit, aliud, quam oporteret, agendo. Adde, quod, qui vivit ex ordine, vivat non tam ex sua, quam ex Dei voluntate, cui placendi causa hunc ordinem constituit. Itaque, cum fonat bora, tanquam si vox de cœlo allaberetur, cessabit ab opere priore, & aggredietur, quod ordo imperat. Quid sequitur autem? Quod bomini sacimus, coadi & tristes sæpissime sacimus. Si autem cogitat homo, qui ex ordine vivit, se DEO servire, aut homini propter DEUM, labor semper jucundus erit, quia devotus erit, sive manuum sit, sive pedum, sive capitis. Dico ego opera mea Regi, Rex Psaltes canit: ita, Regi, non Rustico, non Civi, non Equiti, non Principi mortali: Regi Regum laboramus. Laboremus alacriter: memoria, cui laboremus, bilares faciet. enim ferventius applicet manus operi, quam qui oculos in cœlo figit? Gerte propterea bomines sumus, ut Deo non materialiter solum, sed formaliter obediamus, faciences

non modo, quod vult DEUS (hoc enim & bruta faciunt, & elementa adeo) verum & quia vult, & quomodo vult, puta, alacriter, & accurate. . . .

3. Non potest hac doctrina displicere viris nondum per nugarum amorem effeminatis, & adhuc mascula virtute pollentibus contra laborum osores. Unicus casus est, quando difficile est tadio laboris non vinci, nimirum quando est labor infelix, & piscatui similis, in quo Apostoli tota nocte fatigati sunt, quin pisciculum caperent. Permittit hæc fieri DEUS, ut intelligamus, conatum esse nostrum, eventum non item : & agricolam, postquam aravit, & sevit, & occavit r messem non a labore suo, sed ab influxu Cœli expectare debere. Permittit, ut labori jungamus preces, a quibus benedictio venit. Permittit, ut probet, utrum propter se laboremus, an fructuum, lucri, solatii caula Mercenario more. Quanquam igitur videaris tibi oleum omne, & operam perdere: si hæc calamitas contigit in labore, quem status aut officium, aut prudens electio imperavit; nihil te turba; salva est merces tua: salvum apud Deum laboris pretium: lalva approbatio tuz industriz. cinge te ad novum laborem in nomine Domini: patientiæ præmium crit captura tot piscium, ut necesse suturum sit annuere sociis ad rete in littus trahendum: successus

laboris novi sterilitatem antiqui abunde compenset. Notetur hoc Principis Apostolorum exemplum ab illis pracipue, qui, cum labor minus, quam vellent, seliciter succedit, sive quod non sit cadem dispositio aut corporis, aut animi, que fuerat heri, ac nudius tertius: five quod ab extrinseco detrimentum venerit, & ini ] micus homo superseminaverit zizania: tædio correpti, laboris confilium abjiciunt impatientes industriæ male, quod existimant, collocatæ. Semiviri! Nam viri pugnant, neque illis idem est invadi ab hoste, & vinci. Similibus casibus omnes Sancii fuerunt expositi, ita, ut Apostolo teste 2. Cor. 1. non raro taderet cos etiam vivere. Sed nempe hic sensus tædii fuit, non fuit consensus. Non excepit tædium impatientia, impatientiam pulillanimitas, pufillanimitatem desperatio, desperationem damnatio laboris, & electio otii: Minime gentium! Sed postquam reverenter questi sunt Deo sortem suam : nova spe animati, per calcata fastidia, ad novos labores festinarunt, memores Elia 3. Reg. 19. orantis Deum pro anima sua, ut moreretur. Aliud Deus postulabat, qui excitavit dormientem allatoque pane, quo vires reficeret, dixit : Surge, & comede : grandis enim tibi restat via! Ét ecce! in fortitudine cibi illius qua-draginta diebus, & quadraginta noctibus ambulavit, quin fatigaretur. Tanti est, tentationem tædii a labore abstrahentis virili-

P

- Alba

raffet, ut idela invocaret, permoverunt. Ita jactura bonoris, & existimationis, per quam tune temporis confilium Achitophelis pro consilio Dei habebatur, cum semel tantum præferretur consilium Chusai, adeo afflixit virum, ut solis lucem pertæsus, seipsum domi suz ex trabe suspenderet. jactura bonorum temporalium, quam ex prærepta sibi primogenitura, & benedictione paterna Esau incurrerat, animum efferavit, ut decreverit fratrem frater occidere. Et quam amaris lacrymis fortem luam Agag Amalecitarum Rex deflevit; cum a Samuele ad pramaturam & violentam necem deftinaretur. Domino immolandus? Quem non lapidem movit Antiochus, ut liceret vitam protrahere? Quid? quod Abimelech ab armigero suo occidi voluerit, ne diceretur esse occisus a fœmina? Nec tamen quisquam horum cogitationem de cura vitæ futuræ suscepit! Hem! quorsum acedia rapiat, præcipue quando sibi 

2. Quapropter ratio pugnæ contra acediam tempore tribulationis in unico pracepto confistit: fuge melancholiam. . . . Ancum cœlum est: non audit te Deus: Obscuratus est Sol: Luna lumen non dat: deseruerunt amici: aruit cor: non legere, non orare, non allos consulere, non cogitare de Deo libet. Non libeat: quid tum? Sensus de-votionis cessavit: num ideo cessavit devo-43001

tio? Imo tu fuge melancholiam! & constante vultu Deo te quantumvis austero sistens, cum ingenua fiducia interroga: Deus meus! Deus meus, quare develiquisti me? Filius Dei hoc tibi exemplum dedit: imitare. . Morbi sive morosi, five acuti te vexant: consumit cabes: urit febris: cruciat calculus: suffocat hydrops: gangræna devorat; dolores ad infaniam furunt: furant! In corpus furunt: anima extra teli jactum verfatur. Sed to juge melancholiam! Fige oculos cœlo: a cœlo hic calix venit: fixus cœlo aspe-Elus monet, venisse desuper vocem, que dicit: tolle, quem diligis, Isaac, corpus tuum, & offer in holocaustum! voluntarie sacrifica Deo: refractaria non placet victima. Quid vero? num ideo mitius habebit me dolor? Haud mitius sane, sed utilius dolebis, & animo æquiore. . . . Devotio, Obedientia, & Patientia virtutes sunt agris propriz, qui non ut pecudes patiuntur. Devotionem exerce non per longas preces fatigantes corpusculum, sed per brevia suspiria ex precibus quotidianis selecta. Obedientia præstita Medico & Ministris similem te Christo facit manibus crucifigentium tradenti se fine renitentia, sine murmure, sine querelis. Patientiam amare debes, ne uti animæ damnatæ inter execrationes uraris: sed ut cum animabus purgantibus etiam inter acutisimos cruciatus Deum laudes. Fient omnia, nifi tu melancholicus fias. . . . Contemneris: & Supe :

fuperiores to spernunt præserentes tibi minus dignos, te neglecto, ex passione aut præjudiciis postposito, cum omnibus talentis tuis sepulto: Quid postea? fuge melanebo-liam! Deus ab æterno constituit, ut talibus Subsis: Deus te sepelivit. Contemneris: & pares, quidquid agas, male interpretantur: per invidiam minuunt: etiam de amicitia tecum contracta erubescunt. Quid postea? fuge melancholiam, & ama contemptores: contemptum contemne! . . . Contemneris: & inferiores parvi te æstimant: rident: persequuntur: accusant: premunt. Quid postea? fuge melancho-liam! si Deus te æssimat: si laudaturus est olim: quid cupias ultra? . . . Pateris fortunarum jacturam; ad mendicitatem redactus es: oftiatim postulandus est panis. Quid postea? fuge melancholiam! Per viam misericordiz alios Deus ad cœlum vocat, te per viam patientiæ ducit. Hæc est semita tuz prædestinationis: quid petas amplius?... Moriendum est ante tempus, & morte infami forte, aut valde acerba. Quid postea? fuge melancho-liam! Mori non est malum, sed male mori. Morere provide, ita ut in tempore prospicias animæ: & morieris jucunde, nam quod post mortem vita detur prasente infinities selicior, docet Fides: quod vita illa pertineat ad te, promittit Spes: quod eadem omnibus desideriis desideranda sit tibi, monet Charitas. Ergo distingue animam ab animali, &

hoc bilariter Deo immola, ut illam falves. Utrique sic consulis: quia quo præit anima, corpus sequetur suo tempore. . . . Denique quodcunque te malum premat: ne opprimaris, suge melancholiam! Non datur in hac vita malum purum, quod nullo mixtum st bono. Hoc bonum tu in omni malo considera, & dices: o bona crux!

3. Et en! Hæc ipsa est praxis, qua sugi-mus melancholiam. Semper ipsi nobis exaggeramus mala nostra, atque per omnes circumstantias amplificamus. Erratum est. Argumenta minuentia invenire, & considerare debemus: propterea bomines sumus, qui ex bono usu Rationis juvare se debent. Virorum est autem non minus fortiter pati, quam agere, cum eadem Ratio postulet, ut faciamus ex necessitate virtutem. Melancholia venenum est, non medicina: fuge melancholiam! corpus & animam necat. perti sunt Israelitæ. Tæduit populum itineris, & laboris. Quid fit? tædium tristes fecit: tristitia incitavit ad murmur contra Deum, & Moylen: Deus ignitos serpentes in murmuris vindictam immisst. In figura hinc disce, quid maneat hominem, qui tempore tribulationis melancholiam in consilium adhibet. Judas sic periit: & quantum ab-fuit, ut etiam periret Thomas? Mæstus erat ex morte Christi. Recte quidem: sed debebat moderari mærorem accersendo cogitationes lætiores a spe resurrectionis, quam toties prædixerat Dominus. Ita socii secerunt, opinor: & ne in similem languorem inciderent, pro mutuo solatio se ad orandum collegerunt. Solus Thomas solitarie vixit, deditque locum diabolo, atque occasionem, qua usus est streamue, essecitque, ut ex mærore impos sui se totum acediæ daret: & qui paulo ante cæteris hortator suerat: Eamus & moriamur cum illo! nunc condiscipulos tanquam nimis credulos sperneret: Christi verbis dissideret: caput ad non credendum, quidquid de Resurrectione diceretur, obstinaret: Deo ipsi viam, & modum, quo reduci ad sidem posset, proterva temeritate præscriberet. Væ Thomæ, niss humanitas Salvatoris cessisset audaciæ, & per stupendam benignitatem conditiones pacis a contumace subdito acceptasset! Sed unum est hoc exemplum: alterum vix audieris.

#### Epilogus.

NOs sapientius ad pugnam adversus acediam prodimus. Gratia excitat: gratize cooperari per vires naturze debemus, quia homines: possumus, quia viri sumus. Pugnemus! Pugna modus non est difficilis, sive defolationis, sive laboris, sive tribulationis sit tempus, quo suria procedit in aciem. Sentimus languorem. Non nocet sensus, sed docet, horam pugnz adesse. Pugnemus! & quia

quia inter cogitationes stat pugna: cogitationi-bus defendentibus, aut sustentantibus nostram inertiam, opponamus cogitationes candem acculantes, & prosternentes. Vincemus! Et, quæ tessera victoriæ omen fuit in prælio Mentium, quod factum est in cœlo: eadem in hecprælio cogitationum faciet, ut bona causa triumphet, Quis ut DEUS? Quis, cui ferventius servire nos decet? Dolor, amor, timor vos suggeretis cogitationes, quæ debellant ignaviam! . . Instate! urgete! Oportet Deo servire cito, serio, constanter. . . Huc dolor ades! deplora vitam prateritam cito, serio, constanter! . . . Huc amor ! ordina vitam præsentem cito, serio, constanter! . . . Huc timor! provide vita futura cito, serio, constanter! . . . Hic fru-Aus sit Exhortationis D. N. J. C. voce magna clamantis: Contendite intrare per angustam portam! Cito, serio, constanter contendite! . . In ultimo puncto præcipuum periculum est, DD. Sodales! Quare ut ad constantiam in bono animemur, furgamus, & sit

### MEDITATIO II.

De Constantia in bono.

EXercitium Memoriæ præsentis ubique Dei sine controversia optimum ad constantiam Medium est, & omnes acediæ tentationes potentissime frangit, si modo non sit sterilis,

rilis, & sicca memoria, sed succo piorum affectuum plena, de quali Rex pœnie tens loquitur, effectum declarans, dum ait : Memor fui DEI, & delectatus sum! Omne tædium, omnis inertia Veritas tam utilis digna est, ut meditemur ferventer. Puncta funt tria: DEUS ubique est Spectator, Punctum Imum. Ubique Adjutor, 2dum. Ubique Remunerator, atium. Fructus: frequens hujus Exercitii ulus. Dixi: nunc capi. Vivit Dominus, in cujus conspectu sto: quod capi, prosequar, quamdiu fum. Hostis ncedia aternus ero. Demine! confirma banc voluntatem, & quod dedisti velle, da perficere. Sedeamus.

# PUNCTUM I. DEUS ubique est Spectator.

1. DEUS ubique est, quia loco non clauditur:
neque tam ipse in Mundo est, quam
Mundus in ipso, instar globi vitrei aqua
marina intus pleni, & eadem exterius ex omni parte circumdati. Porro, qui ubique est,
est DEUS vivus, qui (quia nec dormit, nec
oculos ab aliquo nostrum avertit) cum totus,
quantus est, oculus sit: necesse est, ut omnia videat, quæ sacimus, & non sacimus:

& quis sit faciendi modus. Ubique Spetta-

- 2. Momentosa veritas. Nihil est enim, quod peccandi licentiam vehementius irritat, quam hæc cogitatio: Nemo me videt! & experientia docet, terocissimas passiones libidinis, avaritiæ, vindictæ frænum patienter ferre, si præsens testis, quem revereri debent, injiciat. Omnis enim, qui male agit, odit lucem, latere desiderans, & oculos suos humi figens, ne coelum aspiciant, id quod Davidi exprobravit Deus cum interminatione: tu fe-cisti abscondite: ego autem faciam verbum istud (& puniam te) in conspectu omnis Israël, & in conspectu Solis. . . . Quodsi verecundia naturalis, & reverentia bominis sæpe de infima sorte hanc vim habet, ne a peccato deterreat: quid non poterit verecundia supernaturalis, quam fides excitat, nisi forte oculos cárnis perspicaciores oculis mentis esse putamus: aut hominis præsentia potior esse quam Dei videatur...
- 3. Res est multis lacrymis digna! Nota est omnibus hæc veritas: Deus ubique est Spe-Estator! Paucissimi autem recordantur, vel æstimant: plerique certe occurrentem memoriæ leviter excutiunt, ne sensus reverentiæ pruritum concupiscentiæ compelcat.... O tenebræ! o anguli! o sylvæ! si loqui posse-

tis, quid diceretis de me?.. O simplicem hominem! sæpe bumanus respectus in scelus contra Deum te rapuit : non respectus ad Deum debuisset a peccato contra hominem, a dolis & fraudibus, ab insidiis & injustis læsionibus absterrere?... O impium hominem, qui vultum Dei non erubuit, modo vultum bominis non videret! . . . Ah! si peccare volebam, nunquid angulum saltem debebam requirere, ubi me oculus tuus non videret! . . Ubi vero invenissem? . . Inanes conatus quid moror? Impudentiæ me pænitet tandem: & faciam per gratiam tuam, ut, qui Spectator. peccati fuifti, ctiam Spectator panitentia fis! ... Ah! ut dignum tanto Spectatore spectaculum dem! . . .

4. Et dabo. Amor vitæ mollis fecit, ut multa mala fecerim! Doleo! Doloris ferii testimonium rigor erit, qualem exigit status pænitentiæ. . Regulæ, ad quas vitam componam, erunt hæc duo verba: sustine, & abstine! . . . Sugillabit vitæ modum acedia: Melancholiam secum adducet: fastidiis vexabit: prospicio. Sed ego recordabor tui, magne DEUS! & per hoc medium mihi in dolore constabo. In oculis tuis, imo, ut ita loquar, in tuo sinu peccavi: hic actus æterni doloris materia sit. . . Stupet animus de execrabili temeritate! Spestante Deo peccavi! Quis hoc audit, & non indignatur? . . Averte oculos tuos a peccatis meis, Domine! ne videant lem-

femper!.. Frustra sum! videbunt semper!.. faciam saltem ( quoniam aliud non possum facere) faciam, ut videant nunquam, nisi juncta dolori!..

5. O bonus! o utilis dolor! Si constanter occupabis hoc cor, tu facies, ut, si fuerint in oculis DEI peccata mea ut coccinum, quasi nix dealbentur: & si fuerint rubra, qua-si vermiculus, velut lana alba sint! Is. Ah! illa levitas peccata eadem perpetuo confitentis, rursumque confessa iterantis non aliam matrem, præter acediam, habet, quæ statum panitentis mihi per hoc molestum, & difficilem reddit, quia a conspectu tuo in regionem longinguam me toties abstrahit, quoties in oblivionem tuæ præsentiæ trahit. . . Remedium mali esto in omni tentatione, periculo, occasione relapsus, Memoria Dei spectantis. . . Sic bene, & habebit effectum Memoria /pe-Etantis, si accedat Memoria adjuvantis, quod est

# PUNCTUM II. DEUS ubique est Adjutor.

1. DEUS Spectator facit attentum, na per impetum ab accdia rapiamur ad negligenter

genter agendum, unde sequitur inconstantia panitentia: DEUS adjutor sacit generosum, ne per occursum molestiæ desiciamus ab amore, qui dat saboranti alacritatem. Deus ubique est Adjutor! Sensus est: Nullus est locus, in quo videt me Deus, quin amet, & proinde suctantem juvet, præsertim si sterili præsentiæ memoria non contentus, adjungam preces, & dicam illi: Deus in adjutorium meum intende!

- 2. Veritas plena solatio! . . . Si enim Deus est pro me, quis contra me erit?... Caro, infirma, pigra, petulans, & refractaria Caro? . . Deus in adjutorium intendit, ut infirmæ succurrat : pigram stimulet : petulantem compescat. . . Mundus, cum suis dicteriis, exemplis, injuriis? Deus in adjutorium intendit, ut audeas dicteria contemnere, exempla negligere, injurias ferre. . . Diabolus cum exercitu furiarum? . . Deus in adjutorium intendit, ut audeas aggredi, larvasque tumultuantibus spectris detrahere. . . Tadeat orare, laborare, pati: Deus' in adjutorium intendit, & alacritatem inspirat. . . Non est otiosa præsentia Dei , modo vicissim nos simus Deo præsentes, & cum devota fiducia memores. . .
- 3. Memoria memor ero Domine mirabilium tuorum, quæ fecisti filiis Israël in desferto,

ferto, quando comitabaris illos in columna nubis per diem: in columna ignis per noctem. Per decem vices murmuraverunt crudiffimi homines adversum te, quoties nempe impatiens acedia molestias itineris phantasiæ ob-Audivisti murmur eorum, & fecisti fecundum desideria cordis corum: Orationem fortasse non audivisses? . . O vere misericors, & miserator filiorum hominum, quis similis tibi? . . Affligi nos pateris, ut orare compellas: & nos murmuramus! . . Murmurantibus benefacis, ut intelligamus, nos servire amanti. . . . O amabilis Domine! Quem servire tibi vel inter summos labores & ærumnas tædeat? . . Dulcescunt amara ex memoria præsentis Domini, laborantes juvantis. . 💴

4. Vere ajunt: Oculus Domini primum bonz occonomiz principium est !.. Quantum lucrum secissem, si exhoc principio huc usque labores meos ordinassem!.. Actiones sine ordine: passiones sine fræno suerunt: hinc tanta jactura est temporis, occasionum, meritorum... Si comparo cum accepto expensium: si computo lucrum cessans, & damnum emergens ex negligentia, ex incuria, & impatientia mea: nunquid laus erit a Deo mihi? Acceptum sunt, unum, duo, quinque talenta... Expensum debebat ad sœnus sieri, ut Dominus cum usura reciperet. Quid, & quo talento aliquid superlucratus sum? ... Ratio,

Nobilitas, divitiæ, doctrina, auctoritas talenta sunt naturalia, per quorum usum juvante DEO, & ad latus præsente superlucrari poteram totidem supernaturalia: quid seci?... Heu! me miserum! nihil lucratus sum! & lucro cessante, quantum damum tibi primum, tuæque gloriæ, DEUS mil deinde mihi pro tota æternitate, tandem toti communitati, cujus bono acceperam, per hanc vecordiam emersit!... Oculus Domini! ah! quare non attentius te observavi?...

gue: & observasti, ut succurreres cito, cum aliqua re indigerem, & orarem: unde excusatio erit, quas commiss, culparum? & quæ omiss, bonorum? ... Nunquam procul es ab unoquoque nostrum: & fecisti promissum: Invocabit me, & ego exaudiam eum! Psal. 88. Cujus igitur culpa est, si defeci in via? ... Quid dicam? ... Etiam sabuero quippiam justum, non respondebo, sed meum Judicem deprecabor! job. 92... Sic bene, Domini! nam quantillum est boni, quod secimus, comparative cum eo, quod omissimus: & cum malo; quod commissus. Singula ubique præsens DEUS notavit, DEUS uti Spectator, & Adjutor, sic Remunerator!

PUN:

## PUNCTUM III.

## DEUS ubique est Remunera-

- Remunerator alacrem, & cautum faciat; alacrem, quia DEUS omne bonum proemiat: cautum, quia nullum malum non punit. DEUS ubique est Remunerator bonorum, & malorum, ubique sedet pro tribunali... Triplex enim Judicium datur, generale in fine mundi: particulare in morte singulorum: singulare post singulas actiones. Singulis enim statim, dum siunt, suum sive præmium, sive poena decernitur. Bonæ, si etiam de minimis sit, si haustus aquæ frigidæ sitienti amore DEI propinatus, sua in cœlo merces taxatur, & malæ supplicium...
- 2. Primum est doctrina Evangelii, alterum experientia docet. Vix enim peccatum commissum suit: ecce tibi! aut vermis rodit conscientiam: aut infortunio reus seritur: aut excecatur inselix, & induratur: aut morte subitanea rapitur. . . . Habes pœnam damni, & sensus: si non utraque, saltem alterutra omne peccatum excipit, atque quod caput est, ita excipit, ut, nisi per illam

illam corrigaris, initium reprobationis efficiat... Nimirum ficut DEUS omnia in pondere, numero, & mensura disposuit: & ficut cuilibet constitutus est numerus disposuit rum vitæ suæ, qui præteriri non poterit: ita datur certus numerus gratiarum: & certus numerus peccatorum, quo completo, miserationum DEI est finis...

3. Horrendum Mysterium, numerus gratiarum.! . . Quid trepidas anima? gaude! Nam hæc tua trepidatio gratia est. Quid? si ultima esset, quam deinde nulla sequeretur dormientem fortiter excitans, & feralem somnum excutiens? . . Infelix Samson tibi similis fuit. Suæ sibi fortitudinis conscius bis in sinu Dalilæ secure dormierat: & expergefactus irruentes in se Philisteos strenue repulerat. Tertia vice erat idem facturus, nesciens, quod recessisset a se Dominus. Completo autem jam numero gratiarum, sensit se imparem pugnæ: captusque erutis oculis inimicis ad ludibrium servit. Quid? si tu hujus figuræ figuratum fores?... Metue tibi, tunc maxime, cum sentis motu turbulentiore, ac prope violento, feriri-cor. Ejusmodi fensus, sive ad bonum impellan, five a malo abstrahat; plerumque gratia critica est, & si negligitur, magni infortunii , aut omnino extremi prodroma. 

4. Horrendum Mysterium, numerus pec-catorum. . . Datur peccatum ultimum, post quod nulla sequitur venia, etiamsi diu fupervivas. Quid igitur fiet? Nisi in ipso aclu peccati ultimi a morte deprehendaris, uti Her & Onan filii Judz percussi a DEO: uti Zamri & Chozbi confossi a Phinea: uti septem viri Sarz jugulati a dæmone: morieris tamen in statu ejusdem peccati, quia aut DEUS te privabit usu rationis, ut redire in gratiam per verum dolorem non possis: aut privabit te sensu periculi, in quo vivis, ut inescatus dulci veneno de pœnitentia co-gitare non velis: aut sinet, ut indureris si-cut Pharao, atque de salutis negotio nullam cogitationem admittas. Vide, quantum absis ab hoc periculo. . . . Rides ? Etiam Jerichuntini riserunt, cum viderunt Exercitum Israëliticum in longa processione circuire civitatem, quin machinas muris admoverent. Septima circuitio seras lacrymas expressit, cum ad tubarum clangorem mosnia sponte sua corruerunt. Misera civitas, quot animarum imago es de numero peccatorum suorum nihil sollicitarum! . . .

multimum peccatum perpetrasset, quid illi suturum est? Quid? si quis dubitat saltem; mon illi desperandum est de salute? Haudquaquam utique: non ita sana Ratio concludit. cludit. Post peccatum spera: ante peccatum time! hæc sunt principia Christianæ prudentiæ. . . . Post peccatum, spero, Domine; nam si fuisset ultimum, cur me servasses? cur adhuc, quod sentio, & hoc triduo sin-gulariter sensi, ad poenitentiam stimulares? pectationi. . . . Si vero rurium redeat Sathanas, & ad novum peccatum alliciat: tunc trepida anima mea! tunc treme! & per Deum te obsecro, ne consentias, nisi scias prius, an non suturum sit ultimum. De propitiato peccato noli esse sine metu: pro-pitatum est, sed numerum facit. Si novum addis, fortasse numerum complet. Fortasse non complebo. Ita est: sed securior es
de numero dierum vitæ tuæ, quam de numero peccatorum. Hodie sanus es: pru-denter sperare potes, te cras adhuc esse vi-Eturum. At vero qua spe adhuc unum peccatum peccabis? si ultimum erit, actum tecum æternum erit, sive supervivas, sive non-Quod autem non sit suturum ultimum: sperandi tibi nulla prudens ratio suppetit, & par nescientia est cum illa, per quam sit, ut stellas nec dicere possimus esse pares, nec impares numero. Et tu in tanta nescientia non eligas viam tutiorem? tanti tibi anima est? tanti cœlum? tanti Deus, cujus oculos per tam infanam temeritatem novo vulnere fauclabis ?

Directly Google

## Colloquium.

HEc faciat mibi Deus, & bæc addat, ut occidat me citius, quam novo scelere vultum suz sanctitatis contaminem! Ruat fulmen de nubibus (ultro provoco) ruat, & in cineres redigat lítud cor, antequam rurfum cogitationem rebellionis adversus Deum admittat. . . Averte a me tantum malum. mi DEUS! . . . Ubique es præsens mihi! hæc opto, ut cogitatio mihi remedium constantiz sit. O ut nunquam oblitus suissem hujus veritatis! O ut tunc saltem meminissem, cum me acedia per tædium vitæ melioris in antiquam sylvam retraxit! ... Deprecor imprudentiam! Et (testes sint mihi Coelites, quod seria voluntas sit ) deinceps om-nem reverentiam DEO Spectatori, Adjutori, Remuneratori spondeo. Spectatorem revereor! Adjutori confido! Remuneratorem timeo! . . . Cœlum adde constantiam voto! Regina Cœlitum, & omnes Sancti orate pro me, ut per calcatam ad vestrum exemplum acediam hodie initium vitæ san-Etæ faciam , initium , cujus nullus sit finis usque ad vitæ finem! Dolor, amor, timor fimul omnes occupate hoc cor, ne ullibi acedia novus aditus aperiatur. Certum, de-cretum, constitutum est hoc, in hora hac, in loco hoc: Volo servire DEO cito per emenemendationem vitæ præteritæ: volo ferio per ordinationem vitæ præfentis: volo confanter cum providentia de vita futura!... Sic me DEUS adjuvet: &, quam amplector, hæc fancta Crux! Vivat JESUS! Moriatur acedia!... Surgamus.

## Conclusio Exercitiorum.

Finis est facri tridui in exterminium needia impensi Considerationi Exhortationis D. N. J. C. qua gravissimis verbis odium vitii tam communis, tam perniciosi inculcat clamans: Contendite intrare per angustam por-tam, & vivite ut pauci, quia pauci electi sunt. Nunc Executionis & Prosecutionis bonorum propositorum initium esto. Ite! seribite domi, quæ prima die pro emendatione vitæ præteritæ de statu pænitentiæ, & fuga vitæ mollis notastis. Scribite, quæ animo concepistis die secunda de ordine actionum, & fræno passionum pro ordinanda vita præsente. Scribite, quæ ex hodie audimitis prodesse possunt, ut provideatis vitæ futuræ per usum' virium naturæ, & exercitium memoriæ ubique præsentis DEI. Scribere hæc juvat, ut per intervalla respi-cere vos ipsos, & vestram in servandis propositis fidelitatem æstimare possitis . . . Verum credite mihi: non diu constabitis vobis, nisi gratias efficaces, quas mereri nemo potest, impetrare a cœlo omnibus modis contendatis. Optimum ad hunc sinem consilium do, si suadeo vobis devotionem Marianam. Quam vero illam? Non aliam, quam ipsi ultro suscepistis, & proxime ex formula votiva de novo promittetis his verbis: Propono, me nunquam te derelissurum. Hujus propositi sinite, ut sensum jam, deinde frustum paucissimis explicem.

Quis igitur sensus propositi est? Obvium verba exhibent: Propono me nunquam te, hoc est, cultum illum derelicturum, quem Sodalitas tua, cui me addixi, præscripsit. Quis est vero iste cultus? Est quotidianus, & consistit in Litaniis Lauretanis, quæ pro felice morte recitantur. Bona est frequens memoria mortis: & necessaria oratio pro gratia finali. . Est bebdomadarius , & consistit in frequentations Conventuum, qui eo fine habentur, ut calor devotionis per intervalla resuscitatus perpetuo conservetur, id quod certe in se fieri non experiuntur Sodales, qui ex frivolis causis vix semel in anno visibiles sunt. . . Est menstruus in ulu Sacramentorum, quorum, repetitione anima pinguescit, & præservatur a morbis. . Est annuus, & fit per solennem Formulæ renovationem, cui renovatio servoris adjungitur cum renovatione fiduciæ. Est denique perpetuus, & consistit in imitatione

tione virtutum Maria, & in zelo propagandi cultum per Exempla, & verba... Atque hoc est illud cultus genus, quod esse omnium optimum alibi in Idea Cultus Mariani demonstravi: & hic in verbis propositi supra memorati contineri assirmo. Ita: hic est

propositi sensus.

Frudus autem affistentia B. V. in omnibus actionibus vitæ: & demum in bora mortis. DEUS ut auctor gratiæ similiter per causas secundas salutem nostram operatur, quemadmodum ut auctor naturæ. Agit per gratias, que sunt lumina & instinctus ad bonum. Hæc lumina, hi instinctus ad bonum (excepta prima gratia) non dantur gratis. Ex Sacramentis fluunt, & per preces impetrantur. Inde fit, quod aliqui paucioribus, alii pluribus gratiis contra innatam ex Adamo acediam adjuventur, nempe quia alii aliis in usu Sacramentorum & precum frequentiores funt, & devotius fervent. Porro oratio eo efficacior est apud Deum, quo humilior, & confidention: humilior vero & confidentior esse solet, in qua adhibetur Patronus, cujus deinde patrocinium eo erit efficacius, quo Patronus est Deo acceptior, & ejus advocatia pro cliente instantior. hoc discursu, quid prosit Devotio Mariana; concludes. MARIA Mater orat Filium profilio: quid vis amplius? Nihil dubita: beae tibi erit in actionibus omnibus: bene in hora

hora mortis. Nuspiam deerunt gratiz efficaces, quæ si desint, nostra pro cœlo contentio lenta, fallax, inconstans erit: & Dolor, amor, timor affectus sine effectu: acedia triumphabit. . . Absit autem, ah! absit a nobis tam grave malum! statutum est nobis acedia exterminium: & volumus DEO servire cito, serio, constanter, quocunque labore constet! . . Igitur vivat JESUS! valuit Exbortatio de contentione pro cœlo! . . . Moriatur acedia! Exi male spiritus! ego exorcizo te in nomine Patris, & Filii, & Spiritus sancti! Exi! . . . Exivit: nihil ambigo. Te Deum laudamus! . . Sed rogo, Domini! cavete, ne iterum locum detis diabolo

huic, Dico vobis: Servus piger non salvatur: & erunt posteriora pejora prioribus.

O. A. M. D. G.



MAG2004019

8-1

